
ABHATS: Jurnal Islam Ulil Albab  

Vol. 6, No. 2, September 2025 

W : http://abhats.org 

E  : abhatsjurnal@gmail.com 

The Best Interests of the Child in Joint Property Disputes: An 

Analysis of Supreme Court Circular Letter No. 1 of 2022 through 

the Perspectives of Fath al-Żarī‘ah and Sadd al-Żarī‘ah 

Ahmad Edi Purwanto 

Universitas Islam Indonesia, Yogyakarta, Indonesia  

ahmadedipurwanto.sittiasia@gmail.com 

 

ARTICLE INFO ABSTRACT 

Article history:  

Received: August 25, 2025 

Accepted: September 15, 2025 

Published: September 1, 2025 

This article examines the Circular Letter of the Supreme Court of the 

Republic of Indonesia (SEMA) No. 1 of 2022, particularly Point C.1.a, 

which postpones the division of joint marital property in the form of the 

only residence occupied by the child until the child reaches 21 years of 

age, becomes independent, or gets married. The study focuses on how 

the principle of the best interests of the child is implemented in joint 

property disputes following divorce, analyzed through the theoretical 

framework of fath al-Żarī‘ah and sadd al-Żarī‘ah. This research 

employs a normative juridical approach, emphasizing the 

interpretation and systematization of legal norms contained in SEMA 

No. 1 of 2022 and their relevance to the concept of maqāṣid al-sharī‘ah. 

The findings indicate that postponing the division of the only residential 

property not only guarantees a decent place to live for the child but also 

prevents potential neglect resulting from divorce. Thus, this Circular 

Letter reflects the role of the state in ensuring that judicial 

considerations prioritize the best interests of the child over other 

individual rights and interests, in line with the objectives of sharī‘ah to 

realize jalb al-maṣāliḥ and prevent dar’ al-mafāsid. 

DOI 

PP  

: 10.20885/abhats.vol6.iss2.art12 

: 253-272 

Keywords: 

child, fath al-Żarī‘ah,  joint property, sadd al-
Żarī‘ah, SEMA 

Kepentingan Terbaik Anak dalam Sengketa Harta Bersama: 

Analisis SEMA No. 1 Tahun 2022 dengan Teori Fath al-Żarī‘ah 

dan Sadd al-Żarī‘ah 
 

 ABSTRAK 

 
Tulisan ini mengkaji Surat Edaran Mahkamah Agung (SEMA) No. 1 

Tahun 2022, khususnya Butir C.1.a, yang menunda pembagian harta 

bersama berupa rumah satu-satunya yang ditempati anak hingga ia 

berusia 21 tahun, mandiri, atau menikah. Fokus penelitian ini adalah 

bagaimana asas kepentingan terbaik anak diterapkan dalam sengketa 

harta bersama pasca perceraian, dengan menggunakan pendekatan teori 

fath al-Żarī‘ah dan sadd al-Żarī‘ah. Penelitian ini bersifat yuridis 

normatif dengan analisis terhadap norma hukum yang terkandung 

dalam SEMA No. 1 Tahun 2022 serta relevansinya dengan konsep 

maqāṣid al-syarī‘ah. Hasil kajian menunjukkan bahwa penangguhan 

pembagian harta bersama tidak hanya memberikan jaminan tempat 

tinggal yang layak bagi anak, tetapi juga mencegah potensi penelantaran 

anak akibat perceraian. Dengan demikian, SEMA ini mencerminkan 

peran negara dalam memastikan bahwa pertimbangan hukum oleh 

hakim harus menempatkan kepentingan terbaik anak di atas hak dan 

kepentingan lain yang bersifat individual, sejalan dengan tujuan syariat 

untuk mewujudkan jalb al-maṣāliḥ dan menolak dar’ al-mafāsid. 

Kata kunci: 

anak, harta, fath al-Żarī‘ah, sadd al-Żarī‘ah, 

SEMA 



ABHATS: Jurnal Islam Ulil Albab 

Vol. 6, No. 2, September 2025 

 

 
ISSN: 2747-0474; E-ISSN: 2747-0482 

254 

A. PENDAHULUAN 

Urusan menikah termasuk urusan yang berat. Dalam pernikahan itu butuh penyesuaian dua 

kepala yakni suami dan istri untuk mencapai satu tujuan. Perlu interaksi dan komunikasi yang 

baik di antara keduanya. Namun dalam menjalani kehidupan pernikahan selalu ada cobaan dan 

ujian, sehingga terkadang harus kandas dengan perceraian. Bahkan pernikahan nabi pun ada 

yang berakhir dengan bercerai (Enghariano 2022, 5). 

Fenomena perceraian dari masa ke masa menunjukkan peningkatan yang cukup signifikan, 

terlebih di era teknologi informasi ini. Perceraian bukan saja melanda perkawinan karena 

perjodohan tapi juga yang mengaku saling cinta mencintai atau sudah lama pacaran. Berbagai 

usaha dilakukan oleh pemerintah maupun Mahkamah Agung guna mempersulit dan 

mengurangi angka perceraian, akan tetapi seolah-olah tidak ada gunanya (Basry et al. 2021, 1). 

Apapun faktornya, yang paling dirugikan dari perceraian bukan suami maupun istri, akan 

tetapi yang paling berat menanggung akibatnya adalah anak. Anak tidak dapat lagi menikmati 

kasih sayang dari kedua orang tua secara utuh dimana hal itu sangat penting bagi pertumbuhan 

mentalnya, tidak jarang pecahnya rumah tangga mengakibatkan terlantarnya pengasuhan anak, 

anak bingung menentukan tempat tinggal apakah dengan ibu atau ayah, melanjutkan pendidikan 

yang sesuai keinginan ibu atau ayah bahkan anak korban perceraian terpaksa harus tinggal 

bersama nenek atau kakeknya tanpa perhatian dari orang tua kandungnya. Itulah sebabnya 

dalam ajaran Islam perceraian harus dihindarkan sedapat mungkin, terlebih jika anak masih 

kecil, karena akan dapat menyebabkan terjadinya penelantaran anak (Akbar 2023, 1). 

Perlindungan anak merupakan suatu upaya untuk menciptakan kondisi dimana anak dapat 

memperoleh hak dan melaksanakan kewajibannya (Listyorini and Rofiq 2022, 2). Perlindungan 

anak harus mengutamakan asas kepentingan terbaik anak, sehingga harus dilakukan secara 

rasional, bertanggung jawab dan tidak mengakibatkan matinya inisiatif, kreativitas dan 

pembelajaran terhadap anak; 

Konsekuensi lain dari perceraian selain dari pengasuhan dan perlindungan anak meskipun 

masih saling bersinggungan adalah timbulnya harta bersama bagi pasangan suami istri tersebut. 

Harta bersama adalah hak suami dan hak istri, sedang anak tidak mempunyai hak, meskipun 

demikian anak mempunyai hak untuk mendapatkan warisan dari orang tuanya jika telah 

meninggal dunia (Permana and Wijayanti 2022, 224). 

Terlepas dari adanya perbedaan pandangan tentang harta bersama dalam lingkup konsep 

fiqh Islam, peraturan perundang-undangan di Indonesia baik dalam Undang-undang 

Perkawinan, KUHPerdata maupun Kompilasi Hukum Islam telah mengakui eksistensi harta 

bersama sebagai harta yang diperoleh suami istri selama masa perkawinan berlangsung, baik 

suami maupun istri berhak atas harta bersama secara berimbang. Lihat lebih lanjut Pasal 119 

KUHPerdata (KUHPerdata 1994), Pasal 35 ayat (1) Undang-Undang Nomor 1 Tahun 1974 

tentang Perkawinan (Undang-Undang RI 1974), serta Pasal 85–97 Kompilasi Hukum Islam 

(Instruksi Presiden RI No. 1 Tahun 1991).  

Dalam perbincangan pemikiran hukum Islam ada hal yang sering menjadi tolak ukur, dasar, 

sandaran atau sasaran dalam berinstimbath hukum yakni apa yang disebut sebagai maqasid al-

syariah yang bertumpuh pada pertimbangan meraih kemaslahatan (jalb al-mashalih) dan juga 

menolak kemafsadatan dar’ul mafasid (Aslati and Afrizal 2017, 18). maka dalam membahas 

perlindungan hukum terhadap anak yang bersinggungan dengan pembagian harta bersama 

pasca perceraian, aspek pencegahan yang mengarah pada pelanggaran atas hak-hak anak dan 



ABHATS: Jurnal Islam Ulil Albab 

Vol. 6, No. 2, September 2025 

 

ISSN: 2747-0474; E-ISSN: 2747-0482 

255 

mengupayakan jalan-jalan maslahat sebesar-besarnya terhadap masa depan anak menjadi hal 

yang cukup penting serta tidak boleh diabaikan. 

Segala bentuk perilaku yang menyingkirkan nilai keadilan, mengabaikan kasih sayang, 

serta tidak mengedepankan kepentingan bersama dan kebijaksanaan, tidak dapat disebut 

sebagai bagian dari syari’at Islam. Sebagai upaya menghadirkan keadilan, kasih sayang, dan 

kebaikan bagi umat manusia, syari’at Islam menegakkan prinsip pencegahan dengan menutup 

rapat segala kemungkinan menuju kerusakan serta memperkecil ruang bagi hal-hal yang 

berpotensi pada kerusakan tersebut (Jalili 2020, 2–3). 

Bentuk hukum Islam yang digambarkan di atas, secara garis besar terbagi dua yakni berupa 

perintah dan juga larangan. Setiap perintah hakekatnya harus dikerjakan, sebaliknya pula setiap 

larangan harus dijauhi dan ditinggalkan. Segala perintah syara’ dan larangannya itu mesti ada 

wasilahnya atau perantaranya yang mengantarkan kepada perbuatan itu. Perantara-perantara ini 

tidak dapat diabaikan dan harus diperhatikan dengan sungguh-sungguh agar manusia dapat 

memenuhi berbagai perintah dan menjauhi larangan demi tercapainya tujuan ditetapkannya 

hukum Islam, yaitu terealisasinya kemashlahatan manusia (Hambali 1997, 10). 

Al-wasāil atau prasarana adalah seperangkat hukum yang berfungsi sebagai jalan untuk 

memperoleh hukum lain. Hukum tersebut bukan tujuan utama, melainkan sarana agar tujuan 

hukum dapat diwujudkan dengan benar. Tanpanya, suatu tujuan hukum bisa gagal tercapai atau 

menimbulkan kekacauan dalam pelaksanaannya (Muchasan, Syarif, and Rohmawan 2023, 

130). Sebagaimana ungkapan al-Qarafi ketetapan hukum pada perantara (wasâ’il) itu 

sebagaimana terdapat dalam tujuan (maqâshid) (al-Qarāfī 1418, 166). Sedang kaidah yang 

digunakan adalah al-Żari’ah. 

Al-dzarî’ah dalam pembahasan ushul fiqh, dimaknai sebagai perantara atau jalan yang 

menyampaikan kepada tujuan atau arah tertentu. Makna lainnya adalah suatu sebab menuju 

kepada sesuatu yang lain. Jadi secara bahasa al-Żari’ah bermakna jalan atau perantara dan 

sebab untuk mencapai atau menuju sesuatu yang lain (Rullah 2019, 230). 

Fath al-żarī‘ah merupakan kebalikan dari sadd al-żarī‘ah. Secara terminologis, fath al-

żarī‘ah dipahami sebagai penetapan hukum terhadap suatu perbuatan yang pada asalnya mubah, 

baik dalam bentuk kebolehan (ibāhah), anjuran (istihbāb), maupun kewajiban (ijāb), karena 

perbuatan tersebut dapat menjadi sarana bagi terlaksananya perbuatan lain yang memang 

dianjurkan atau diwajibkan syariat. Dengan demikian, fath al-żarī‘ah adalah segala tindakan 

yang dapat mengantarkan pada sesuatu yang dianjurkan, bahkan diwajibkan oleh syara‘. 

(Rullah 2019, 230). 

Konsep al-Żari’ah dijadikan sebagai dasar penetapan hukum mulai dikenal pada periode 

IV, yaitu awal abad II sampai dengan abad IV Hijriyah. Di antara imam mazhab yang telah 

menggunakan al-Żari’ah ini adalah Imam Malik dan metode ini (fath al-żari’ah dan sadd al-

żari’ah) masih menjadi perhatian serta terus digunakan terutama dalam menyoal berbagai 

permasalahan hukum kontemporer (Hambali 1997, 10).  

Demikian halnya penulis juga memandang teori al-Żari’ah sangat relevan digunakan untuk 

menelaah lebih dalam terhadap perlindungan hak-hak anak berkaitan dengan pembagian harta 

bersama pasca perceraian orang tuanya sebagaimana dalam Surat Edaran Mahkamah Agung 

Nomor 1 Tahun 2022 butir C angka 1 huruf a, dikarenakan adanya peristiwa baru (menahan 

pembagian harta bersama) sebagai jalan (langkah yang diambil) menuju terlindunginya hak-

hak anak setelah orang tuanya bercerai sekaligus sebagai upaya pencegahan terjadinya 

penelantaran anak pasca perceraian orang tuanya. 



ABHATS: Jurnal Islam Ulil Albab 

Vol. 6, No. 2, September 2025 

 

 
ISSN: 2747-0474; E-ISSN: 2747-0482 

256 

Teori fath al-żari’ah dan sadd al-żari’ah dalam rangka melindungi hak-hak anak dapat 

diaplikasikan melalui pengembangan yang lebih komprehensif, sehingga konsep perlindungan 

anak di Indonesia lebih komplit dan berlaku sepanjang masa tanpa melakukan perubahan-

perubahan.  

B. METODE PENELITIAN 

Jenis Penelitian dan Pendekatan 

Jenis penelitian yang penulis lakukan adalah penelitian dengan pendekatan yuridis 

normatif, yakni metode penelitian hukum yang berfokus pada analisis terhadap norma-norma 

hukum yang tertulis, dalam hal ini adalah SEMA Nomor 1 Tahun 2022, dengan 

menitikberatkan pada penafsiran teks hukum, sistematisasi, dan evaluasi terhadap kesesuaian 

antara norma hukum yang terkandung dalam SEMA 1 Tahun 2022 dengan prinsip-prinsip 

hukum yang ada pada metode Fathu al-Żari’ah dan Saddu al-Żari’ah, yang kemudian 

menghasilkan kesimpulan hukum. 

Teknik Analisis Data  

Dalam penelitian yuridis normatif, teknik analisis data bertujuan untuk memahami, 

menafsirkan, dan mengambil kesimpulan dari norma-norma hukum yang ada serta dokumen-

dokumen hukum lainnya.  

Adapun Teknik analisis yang penulis lakukan adalah: 

1. Analisis Tekstual: yakni menganalisis teks-teks hukum yang terdapat dalam SEMA 

Nomor 1 Tahun 2022 Butir C.1.a yang kaitannya dengan kata-kata, frasa, dan konstruksi 

kalimat yang digunakan dan implikasi hukumnya. 

2. Analisis Konseptual: yakni mengidentifikasi konsep-konsep hukum yang mendasari 

norma dalam SEMA Nomor 1 Tahun 2022 Butir C.1.a secara filosofis atau teoritis, serta 

hubungannya dengan konsep Fathu al-Żari’ah dan Saddu al-Żari’ah. 

3. Analisis Doktrinal yakni menganalisis doktrin-doktrin hukum yang dikembangkan oleh 

para ahli hukum dalam memahami dan menerapkan norma hukum yang terkandung 

dalam SEMA Nomor 1 Tahun 2022 Butir C.1.a. 

Dari ketiga Teknik analisis data tersebut akan didapati kesimpulan akhir sebagai hasil dari 

penelitian. 

C. PEMBAHASAN  

Teori Fathu al-Żari’ah dan Saddu al-Żari’ah 

Pengertian Fathu al-Żari’ah dan Saddu al-Żari’ah 

Pengertian Fathu al-Żari’ah 

Secara bahasa, kata Fathu al-Żari’ah (الذريعة  merupakan gabungan dari dua kata (فتح 

(tarkib idhafi) dari Fath dan al-Żari’ah yakni susunan kata yang terdiri dari mudhaf dan mudhaf 

ilaihi. Kata Fath (فتح) sendiri merupakan masdar yang terbentuk dari kata dasar (fi’il)   فتح–  

فتحا  - يفتح    yang berarti membuka, kemenangan dan air yang mengalir dari sumbernya (al-Zabīdī 

n.d., 7:6).  

Sedangkan kata al-dzarî’ah (الذريعة) jamaknya al-Zarai’ (الذرائع) berasal dari kata dasar 

ذريعة  - ذرعا    –يذرع    –ذرع    secara bahasa mempunyai beberapa makna antara lain al-imtidad 



ABHATS: Jurnal Islam Ulil Albab 

Vol. 6, No. 2, September 2025 

 

ISSN: 2747-0474; E-ISSN: 2747-0482 

257 

 artinya gerakan. Satu akar kata dengan kata (الحركة) berkelanjutan, juga al-harakah :(الإمتداد )

al-dzira’ (الذراع) yang berarti satu hasta, yakni jarak antara siku-siku tangan sampai ke ujung 

anak jari tengah (Ibn Manẓūr n.d., 1698). 

Kata al-dzarî’ah dalam pembahasan ushul fiqh, dimaknai sebagai  الوسيلة المفضية إلى الشيء 
yakni perantara atau jalan yang menyampaikan kepada tujuan atau arah tertentu. Makna lainnya 

adalah suatu sebab menuju kepada sesuatu yang lain (السبب إلى الشيء). Jadi secara bahasa al-

Żari’ah bermakna jalan atau perantara dan sebab untuk mencapai atau menuju sesuatu yang 

lain (al-Rāzī 1995, 93). 

Juga diartikan sebagai:  

ْْال ْل ْيْ صْ وْ ال ْ ْب  ْْلْ صْ وْ ت يْ ْْ ت 
 
ْاْا ْ ْالش  ْل  ْحْ ْنْ اءْكْ وْ سْ ْي  ْْيْ وْ ن ْعْ مْ ْوْ اْأْ يْ س   

Artinya: Jalan yang membawa kepada sesuatu, secara hissi atau ma’nawi (baik atau 

buruk) (Syarifuddin 2011, 398). 

Secara istilah, penulis menyimpulkan Fathu al-Żari’ah adalah upaya membuka peluang 

dengan suatu jalan atau sarana atau wasilah atau tindakan yang dapat menjembatani kepada 

suatu kebaikan (maslahah) yang diperintahkan atau dianjurkan oleh syariat. 

Pengertian Saddu al-Żari’ah 

Sebagaimana Fathu al-Żari’ah, Saddu al-Żari’ah juga merupakan mudhaf dan mudhafun 

ilaih, yang secara bahasa sadd ( سد) berasal dari kata سدا    -يسد    -سد      yang berarti menutup atau 

menyumbat (Munawwir 1997, 620). 

Sadd juga diartikan sebagai: 

ْعْ مْ ب ْْدْ السْ  ْن 
 
ْخللْوردمْالثلمْوبمعنْالمنعْقْال ْلْ غ ْ:ْا

Artinya: menutup cela, dan menutup kerusakan, dan juga berarti mencegah atau melarang 

(al-‘Anzī 2007, 64). 

Secara terminologi, sadd al-Żarī’ah diartikan menutup jalan atau mencegah terjadinya hal-

hal yang menimbulkan kerusakan baik dalam bentuk fasilitas, keadaan perilaku yang dapat 

membuat kemudaratan bagi orang lain, sehingga kemudaratan dapat diubah dalam bentuk yang 

dilarang (Darmawati. 2019, 80). 

Kedudukan Fathu al-Żari’ah dan Saddu al-Żari’ah sebagai Hujjah 

Jika dilihat dalam pembahasan kitab ushul fiqh, baik yang kitab klasik maupun 

kontemporer jarang didapati pembahasan secara khusus tentang Fathu al-Żari’ah. Berbeda 

halnya dengan Saddu al-Żari’ah yang kerap kali dijumpai dalam buku Ushul fiqh terutama 

dalam bab metode ijtihad. Namun pada dasarnya konsep Fathu Al-Żari’ah tidak dapat 

dilepaskan dari konsep yang mendahuluinya yakni Saddu al-Żari’ah, karena Fathu Al-Żari’ah 

adalah sebuah metode hasil pengembangan dari konsep Sadd Al-Żari’ah. 

Seperti halnya metode-metode ijtihad lainnya, pemberlakuan metode Saddu al-Żari’ah 

maupun Fathu al-Żari’ah adalah digunakan sebagai sarana untuk mencapai tujuan 



ABHATS: Jurnal Islam Ulil Albab 

Vol. 6, No. 2, September 2025 

 

 
ISSN: 2747-0474; E-ISSN: 2747-0482 

258 

pemberlakuan hukum Islam atau dikenal dengan maqashid Syariah. Sementara pemahaman 

mudah terkait maqasid Syariah adalah untuk menghindari kerusakan (dar’ul mafasid) dan 

mewujudkan kemaslahatan (jalbul mashalih), karena itulah terkait dengan sarana dan atau 

wasilah suatu perbuatan, jika suatu perbuatan diduga kuat akan menghasilkan suatu kebaikan 

dan mewujudkan kemaslahatan, maka hal apapun yang menjadi sarana untuk itu wajib diadakan 

dan dimunculkan, demikian sebaliknya jika diduga kuat perbuatan tersebut mengarah kepada 

kemafsadatan, maka hal apapun yang menjadi sarana untuk itu wajib dihilangkan atau dilarang.  

Menurut Romli dalam bukunya Pengantar Ilmu Ushul Fiqih menyebutkan pada umumnya 

jumhur Ulama berpendapat bahwa sadd al-żarī’ah dapat dijadikan hujjah dalam menetapkan 

hukum. Ulama dari kalangan Maliki dan Hanbali menjadikan sadd al-żarī’ah sebagai salah satu 

dalil dalam menetapkan hukum syara’, sedangkan kalangan ulama Hanafiyah dan Syafi’iyyah 

lebih hati-hati dalam penggunaanya, kadang di kasus tertentu digunakan sebagai dalil namun 

di kasus-kasus lain menolak penggunaan sadd al-Zari’ah (Romli 2017, 223). 

Abdul Karim Zaidan menjelaskan bahwa salah satu mazhab yang banyak menerapkan 

konsep sadd al-dzarî’ah adalah Malikiyyah. Menurutnya, mazhab ini menggunakan sadd al-

dzarî’ah ketika suatu perantara terbukti mengarah pada kemafsadatan. Sebaliknya, apabila 

suatu sarana justru membawa pada maslahah râjihah, maka mereka memperbolehkan fath al-

dzarî’ah, meskipun sarana tersebut secara asal dilarang oleh syariat (Zuhaili 1999, 250).  
Dari penjelasan mengenai Saddu al-Żari’ah dan Fathu al-Żari’ah di atas, maka dapat 

diketahui meskipun terdapat perbedaan pendapat dalam penerapannya, akan tetapi Saddu al-

Żari’ah dan Fathu al-Żari’ah keberadaannya diakui sebagai salah satu metode ijtihad. 

Penerapan Metode Fathu al-Żari’ah dan Saddu al-Żari’ah 

Seperti telah disebutkan di muka, metode Saddu al-Żari’ah dan Fathu al-Żari’ah adalah 

metode yang masih dipertentangkan dalam implementasinya, olehnya itu dibutuhkan kehati-

hatian guna menghindari adanya kekeliruan dalam penerapan hukumnya, karena penggunaan 

kedua metode tersebut bersifat kasuistik sehingga tidak bisa berlaku general. 

Guna menentukan apakah sarana, alat dan atau wasilah (Al-Żari’ah) bisa dipergunakan 

atau tidak karena keberadaannya menentukan boleh tidaknya suatu perbuatan untuk dilakukan, 

maka secara umum hal itu bisa dilihat dari dua hal (Zuhaili 1986, 178–179), hal mana dijelaskan 

pula oleh Misbahuddin dalam bukunya yang berjudul Ushul Fiqh, (Misbahuddin 2013, 208) 

yaitu: 

a. Motif atau motivasi yang mendorong seseorang untuk melakukan suatu perbuatan, 

apakah perbuatan itu akan berdampak kepada sesuatu yang diharamkan atau 

dihalalkan. 

b. Akibat yang terjadi dari perbuatan, tanpa harus melihat kepada motif dan niat si 

pelaku. Apabila akibat atau dampak yang secara dominan muncul dari suatu perbuatan 

adalah hal-hal yang dilarang syariat atau menimbulkan mafsadah, maka perbuatan 

tersebut wajib dicegah begitu sebaliknya.  

Sedangkan menurut Ibnu Qayyim al-Jauzy sebagaimana dikemukakan oleh Ismail Jalili 

menyimpulkan setidaknya ada tiga syarat yang harus dipenuhi dalam melaksanakan konsep 

sadd al-zariah, (Jalili 2020, 66–74) yakni: 



ABHATS: Jurnal Islam Ulil Albab 

Vol. 6, No. 2, September 2025 

 

ISSN: 2747-0474; E-ISSN: 2747-0482 

259 

a. Keburukan (mafsadat) yang kemungkinan akan timbul dari suatu perbuatan yang 

mubah benar-benar jelas dan lebih besar dari kemaslahatan yang ditimbulkan 

perbuatan tersebut.  

b. Perbuatan yang boleh dilakukan karena berpijak kepada konsep sadd al-zariah tidak 

boleh terus menerus berulang. Apabila kebaikan yang ada di dalamnya lebih besar 

dari keburukan yang ditumbulkannya, maka harus diperhatikan sisi sebab dan 

mengabaikan hasil akhir, karena apa yang diharamkan demi menghindari perbuatan 

dosa lebih ringan daripada apa yang diharamkan karena tujuan yang tidak baik; 

c. Kaidah sadd al-zariah tidak boleh bertentangan dengan nash syar’i. Ketika ada 

pertentangan antara kaidah sadd al-zariah dengan nash syar’i yang jelas, maka upaya 

penggunaan metode sadd al-zari’ah menjadi batal. 

Dari dua pendapat yang telah disebutkan di atas, maka dapat dimaknai dalam kasus tertentu 

terkadang Fathu al-Żari’ah harus diposisikan sebagai metode ijtihad yang dipakai, sementara 

Saddu al-Żari’ah dikesampingkan. Namun dalam kondisi yang berbeda yang terjadi juga harus 

sebaliknya, keduanya berdasar pada adanya kemungkinan-kemungkinan yang bersifat 

kasuistik. 

Konsep Harta dalam Perkawinan  

Pengertian Harta Bersama  

Istilah harta bersama mempunyai berbagai jenis penyebutan yang berbeda-beda tergantung 

pada di daerah mana. Sebagai contoh di Kalimantan disebut dengan barang perpantangan, 

kemudian di Minangkabau harta bersama dikenal dengan istilah harta suarang, di Sulawesi 

Selatan (Makassar dan Bugis) biasanya disebut dengan istilah cakkara, di Jawa Tengah dan 

Jawa Timur lazim disebut dengan gono gini (Prodjodikoro 1991, 3). 

Secara singkat Kamus Besar Bahasa Indonesia mengartikan harta bersama sebagai harta 

yang diperoleh bersama di dalam perkawinan (Pusat Pembinaan dan Pengembangan Bahasa 

1994, 52). Harta adalah suatu barang, uang dan sebagainya yang menjadi kekayaan. Sedangkan 

bersama adalah seharta, semilik. Selanjutnya mengenai pengertian harta secara terminologis 

adalah barang-barang, uang dan sebagainya yang menjadi kekayaan yang diperoleh suami istri 

secara bersama-sama dalam perkawinan (Pusat Pembinaan dan Pengembangan Bahasa 1994, 

412). 

Harta Bersama dalam Berbagai Sudut Pandang 

Harta Bersama menurut Fiqh 

Pada dasarnya dalam kajian fiqh induk (klasik) sulit ditemukan bab yang membahas 

mengenai harta bersama dalam sebuah ikatan perkawinan dikarenakan tidak adanya ayat al-

Quran maupun hadits yang secara langsung membahas tentang harta dalam perkawinan kecuali 

harta warisan. Salah satu alasan terkuatnya adalah disebabkan dalam konsep Islam harta istri 

tetap menjadi milik istri dan dikuasai sepenuhnya oleh dirinya sendiri, demikian pula dengan 

harta suami menjadi milik suami dan dikuasai sepenuhnya oleh dirinya, sehingga mereka tidak 

mengenal adat (kebiasaan) mengenai pencarian harta bersama antara suami istri (Harahap 1997, 

297). 

Dalam membina keluarga, suami dan istri bekerja sama dengan menjalankan tugas masing-

masing. Suami berusaha mencari nafkah untuk mencukupi kebutuhan istri dan anak-anaknya, 

sementara istri mengasuh anak dan mengatur urusan rumah tangga. Karena itu, peran istri juga 



ABHATS: Jurnal Islam Ulil Albab 

Vol. 6, No. 2, September 2025 

 

 
ISSN: 2747-0474; E-ISSN: 2747-0482 

260 

dianggap sebagai bagian penting dari usaha bersama dalam rumah tangga. 

Oleh karena pasangan suami istri melakukan kerja sama dan usaha bersama dalam rumah 

tangga, maka harta bersama yang diperoleh selama masa perkawinan tersebut dapat 

disepadankan dengan konsep syirkah. Hal tersebut dikarenakan ketika seseorang telah menikah, 

maka terjadilah percampuran harta suami dan istri yang tidak dapat dibeda-bedakan lagi. 

Dengan kata lain harta bersama itu adalah harta yang dihasilkan dengan jalan syirkah atau 

kerjasama antara suami dan istri yang menyebabkan percampuran harta yang satu dengan yang 

lain. Atau lebih spesifik lagi kerjasama antara suami dan istri disebut dengan Syirkah abdan 

mufawwadhah yang berarti perkongsian tenaga dan perkongsian tak terbatas antara suami dan 

istri sampai perkawinan tersebut putus, baik karena perceraian maupun karena kematian (al-

Anṣārī n.d., 255). 

Konsep syirkah abdan itu sendiri dijelaskan oleh Syaikh Zakaria al-Anshari dalam Kitab 

Fathul Wahab sebagai kerja sama dua orang dalam usaha fisik, baik dengan pembagian kerja 

yang sama atau berbeda namun dengan kesesuaian bidang kerja (Tihami and Sahrani 2013, 

181).Selain itu, menurut pendapat adz-Dzahabi dalam Kitab Asy-Syarqawi yang secara pokok 

menyebutkan jika terjadi persekutuan dalam suatu kumpulan harta, maka jika harta tersebut 

dapat dibedakan, maka masing-masing mendapat bagian sesuai usahanya. Namun jika tidak 

dapat dibedakan, maka keduanya harus berdamai. Apabila harta itu berasal dari milik salah 

satu pihak dalam keadaan seperti ini, maka seluruh harta menjadi milik yang bersangkutan, 

dan pihak lainnya berhak mendapatkan upah, meskipun ada keuntungan karena adanya 

persekutuan (adz-Dzahabi 1226, 109). Sedang menurut Syekh Syihabuddin ar-Ramli: Jika dua 

orang berusaha bersama lalu berpisah, hasilnya dibagi merata; jika tidak bisa, dibagi sesuai 

dengan upah yang berlaku di masyarakat (ar-Rāmlī 2009, 624). 

Dari penjelasan di atas dapat disimpulkan, bahwa tidak ada pengaturan secara jelas baik 

dalam Al-Quran maupun hadits tentang harta bersama. Para ulama fiqh mengkategorikan harta 

dalam perkawinan menyerupai atau sebagai syirkah abdan karena terjadi kerjasama antara 

suami dan istri, yang mana pembagiannya dapat dilakukan apabila harta tersebut diusahakan 

secara bersama dan telah bercampur. 

Harta Bersama menurut Undang-undang Perkawinan 

Dalam Undang-undang Nomor 1 Tahun 1974 tentang Perkawinan, harta bersama diatur 

dalam Bab VII dengan judul “Harta Benda dalam Perkawinan” yang memuat 3 Pasal yakni 

Pasal 35, 36 dan 37.  

Dalam Pasal 35 Ayat (1) pada pokoknya memuat konsep perolehan selama perkawinan 

menjadi harta bersama, selanjutnya dalam ayat (2) membahas tentang harta-harta yang diperoleh 

baik oleh suami maupun istri yang berasal dari hadiah maupun warisan bukan termasuk kategori 

harta bersama melainkan sebagai harta bawaan dan menjadi hak masing-masing suami atau istri. 

Harta Bersama menurut Kompilasi Hukum Islam 

Dalam Instruksi Presiden Nomor 1 Tahun 1991 tentang Kompilasi Hukum Islam (KHI) 

harta kekayaan dalam perkawinan diatur dalam Pasal 85 sampai dengan Pasal 97 yang pada 

pokoknya tidak jauh berbeda dengan ketentuan dalam Undang-undang Perkawinan terutama 

tentang pengertian harta bersama, klasifikasi harta dalam perkawinan dan bagian masing-

masing suami istri atas harta bersama, meskipun pengaturan dalam KHI lebih rinci lagi yakni 

ditambah dengan harta bersama dalam perkawinan poligami serta ketentuan tentang hak dan 



ABHATS: Jurnal Islam Ulil Albab 

Vol. 6, No. 2, September 2025 

 

ISSN: 2747-0474; E-ISSN: 2747-0482 

261 

kewajiban dalam menjaga dan menggunakan harta bersama.  

Kompilasi Hukum Islam mengartikan harta dalam perkawinan sebagai Syirkah yakni harta 

yang diperoleh baik sendiri-sendiri atau bersama suami-isteri selama dalam ikatan perkawinan 

berlangsung, tanpa mempersoalkan terdaftar atas nama siapapun, baik harta berwujud maupun 

tidak berwujud termasuk juga pertanggungjawaban atas hutang untuk kepentingan keluarga 

maka dibebankan kepada harta bersama dengan pembagian porsi masing-masing seperdua. 

Selain itu, dalam KHI juga diatur tentang harta bersama dalam perkawinan poligami yakni 

terdapat dalam Pasal 94 ayat 1 dan 2 yang secara garis besar mengartikan harta bersama dari 

perkawinan poligami masing-masing terpisah dan berdiri sendiri dan dihitung pada saat 

berlangsungnya akad perkawinan yang kedua, ketiga atau keempat. 

Dari ketiga sudut pandang di atas (fiqh, Undang-undang perkawinan dan Kompilasi 

Hukum Islam) dapat disimpulkan bahwa harta bersama atau gono gini adalah harta-harta yang 

diperoleh suami atau istri karena usahanya dalam masa perkawinan, baik mereka bekerja 

bersama-sama untuk mendapatkan harta tersebut ataupun hanya suami saja bekerja sedangkan 

istri berada di rumah untuk mengurus rumah tangga beserta anak-anak di rumah, tidak peduli 

terdaftar atas nama suami atau istri. 

Hak-hak Anak Pasca Perceraian 

Mengenai hak-hak anak secara garis besar dituangkan dalam Undang-undang Nomor 35 

Tahun 2014 tentang Perlindungan antara lain hak tersebut adalah memperoleh perlindungan 

dari: a. penyalahgunaan dalam kegiatan politik; b. pelibatan dalam sengketa bersenjata; c. 

pelibatan dalam kerusuhan sosial; d. pelibatan dalam peristiwa yang mengandung unsur 

Kekerasan; e. pelibatan dalam peperangan; dan f. kejahatan seksual dan hal tersebut merupakan 

tanggung jawab negara guna memberikan dukungan sarana dan prasaranya (Undang-Undang 

RI No. 35 Tahun 2014, 8). 

Menurut YM H. Amran Suadi (Hakim Agung MA RI) negara harus hadir untuk 

memberikan keamanan bagi masyarakat terkhusus untuk anak-anak agar terhindar dan konflik 

hukum dan eksploitasi anak yang tidak bertanggung jawab. Kehadiran negara dalam 

memberikan perlindungan anak tidak cukup dengan regulasi dan kebijakan yang dikeluarkan. 

Lebih dari itu harus disertai dengan adanya mindset aparatur negara. Tanpa melibatkan aparatur 

negara mustahil perlindungan anak dapat dilaksanakan sesuai amanah undang-undang (Suadi 

2023, 174–175). 

Berkaitan dengan perundang-undangan di atas, maka suatu keharusan bagi orang tua dan 

Negara untuk menjamin adanya perlindungan terhadap hak hak anak. Hak-hak anak tersebut 

dapat diperinci sebagai berikut: 

1. Anak berhak atas kesejahteraan, perawatan, asuhan dan bimbingan berdasarkan kasih 

sayang baik dalam keluarganya maupun di dalam asuhan khusus untuk tumbuh dan 

berkembang dengan wajar;  

2. Anak berhak atas pelayanan untuk mengembangkan kemampuan dan kehidupan 

sosialnya, sesuai dengan kebudayaan dan kepribadian bangsa, untuk menjadi 

warganegara yang baik dan berguna;  

3. Anak berhak atas pemeliharaan dan perlindungan, baik semasa dalam kandungan 

maupun sesudah dilahirkan;  

4. Anak berhak atas perlindungan terhadap lingkungan hidup yang dapat membahayakan 

atau menghambat pertumbuhan dan perkembangannya dengan wajar.  

Dalam konteks keluarga dan pemenuhan hak-hak anak, orang tua merupakan pihak utama 



ABHATS: Jurnal Islam Ulil Albab 

Vol. 6, No. 2, September 2025 

 

 
ISSN: 2747-0474; E-ISSN: 2747-0482 

262 

yang memikul tanggung jawab terhadap kesejahteraan anak, baik dalam aspek rohani, jasmani, 

maupun sosial. Setiap anak memiliki hak untuk hidup, tumbuh, dan berkembang secara layak, 

serta berhak memperoleh perlindungan dari segala bentuk kekerasan dan diskriminasi 

sebagaimana ditegaskan dalam Undang-Undang Dasar 1945. 

Anak dipandang sebagai tunas bangsa, generasi penerus dengan potensi dan peran strategis, 

yang memiliki karakteristik khusus sehingga perlu mendapat perlindungan dari perlakuan yang 

tidak manusiawi yang dapat menimbulkan pelanggaran hak asasi manusia. Hal ini sejalan 

dengan Pasal 26 ayat (1) Undang-Undang Nomor 35 Tahun 2014 tentang Perubahan atas 

Undang-Undang Nomor 23 Tahun 2002 mengenai Perlindungan Anak, yang menegaskan 

kewajiban serta tanggung jawab orang tua dan keluarga. 

Dari uraian tersebut, jelas bahwa orang tua dan keluarga memiliki peranan penting yang 

tidak dapat diabaikan dalam pemenuhan hak-hak anak. Kewajiban orang tua meliputi 

pemenuhan kebutuhan anak, termasuk hak atas pendidikan. Ketika orang tua tidak hadir di 

rumah, hal ini berpotensi menimbulkan kekurangan dalam pemenuhan hak anak, khususnya 

terkait pendidikan dan pembinaan. 

Perceraian, dengan alasan apapun, selalu membawa dampak yang serius bagi anak. Anak 

akan kehilangan kesempatan untuk merasakan kasih sayang kedua orang tua secara utuh, 

padahal hal tersebut sangat penting bagi perkembangan mentalnya. Tidak jarang, perpisahan 

orang tua juga berujung pada terlantarnya pengasuhan anak. Oleh karena itu, dalam ajaran 

Islam, perceraian sebisa mungkin harus dihindari, karena meskipun diperbolehkan, ia tetap 

termasuk perbuatan yang paling dibenci Allah. 

Bagi anak yang lahir dari sebuah keluarga, perceraian orang tua merupakan peristiwa yang 

dapat mengguncang kehidupannya. Kondisi ini berpotensi menimbulkan dampak negatif 

terhadap proses tumbuh kembang anak, sehingga dalam banyak kasus, anak menjadi pihak yang 

paling merasakan penderitaan akibat perpisahan orang tuanya (Zein 2004, 166–167). 

Kompilasi Hukum Islam mengatur akibat hukum perceraian terhadap anak yakni terdapat 

dalam Pasal 156, yang secara garis besar dapat disimpulkan sebagai berikut (Kompilasi Hukum 

Islam n.d., 102): 

a. Anak yang belum mumayyiz atau belum berusia 12 tahun berhak mendapat hadhanah 

(pengasuhan) dari ibunya, sedang jika sudah mumayyiz (lebih dari 12 tahun) maka si 

anak dapat memilih untuk mendapat hadhanah dari ayah atau ibunya. 

b. Semua biaya hadhanah dan nafkah anak menjadi tanggungan ayah menurut 

kemampuannya sekurang-kurangnya sampai anak tersebut dewasa atau dapat 

mengurus diri sendiri (21 tahun). 

Akibat hukum dari perceraian tersebut tidak memuat maupun menyinggung dan 

memperhitungkan terkait hak anak terhadap harta bersama ayah ibunya, lantas bagaimana 

negara menjamin hak-hak anak dalam tumbuh kembangnya dalam hal pemenuhan kebutuhan 

tempat tinggal anak setelah kedua orang tuanya berpisah sedang rumah tempat tinggal tersebut 

merupakan harta bersama satu-satunya bagi suami maupun istri. 

  



ABHATS: Jurnal Islam Ulil Albab 

Vol. 6, No. 2, September 2025 

 

ISSN: 2747-0474; E-ISSN: 2747-0482 

263 

Analisis Konsep Fath al-Żari’ah dan Sadd al-Żari’ah terhadap Surat Edaran Mahkamah 

Agung Nomor 1 Tahun 2022 Butir C.1.a tentang Kepentingan Terbaik Anak dalam 

Sengketa Harta Bersama  

Harta bersama atau sering disebut sebagai harta gono-gini sebagaimana telah dikemukakan 

sebelumnya dimaknai sebagai harta yang diperoleh suami atau istri, baik secara sendiri-sendiri 

atau pun bersama-sama sejak awal perkawinan hingga terjadi perceraian baik cerai mati 

maupun cerai hidup tidak peduli terdaftar atas nama suami atau istri (Arto 1996, 70). 

Undang-undang Perkawinan dan Kompilasi Hukum Islam menganut norma kesetaraan 

hak, kewajiban serta kedudukan hukum antara suami dan istri, hal tersebut pun menjadi norma 

dalam hukum harta bersama sehingga seorang suami ataupun istri tidak dapat bertindak hukum 

sendiri atas harta bersamanya karena harus atas sepengetahuan dan persetujuan kedua belah 

pihak dan hal tersebut pun berlaku meskipun perkawinan keduanya putus dan harta tersebut 

belum dilakukan pembagian (Asnawi 2020, 58). 

Walaupun kedudukan harta bersama telah diatur secara tegas dalam undang-undang, 

kenyataannya masih sering menimbulkan sengketa antara suami dan istri yang terikat dalam 

perkawinan. Salah satu persoalan yang kerap muncul terkait harta bersama adalah mengenai 

tanggung jawab atas utang yang timbul selama perkawinan berlangsung. Penting untuk 

dipahami bahwa perceraian—baik karena kematian maupun perceraian hidup tidak serta merta 

menghapus keberlakuan utang yang lahir dalam masa perkawinan (Daud and Ishak 2020, 148–

170). 

Nomenklatur “hutang bersama” dalam Undang-undang Perkawinan maupun Kompilasi 

Hukum Islam tidak berdiri sendiri, keberadaannya menjadi satu kesatuan yang tidak dapat 

dilepaskan dari pembahasan harta bersama, sehingga dapat dimaknai cakupan harta bersama 

terdiri komponen aktiva (asset/kekayaan) dan passiva (kewajiban dan hutang) (Muhammad and 

Hanapi 2021, 104–120) dengan mekanisme pembayaran hutang bersama dibebankan kepada 

harta bersama, namun bila harta bersama tidak mencukupi untuk membayar hutang bersama 

tersebut, maka pembebanannya pada harta pribadi suami terlebih dahulu barulah jika tetap tidak 

mencukupi beralih menjadi beban harta pribadi istri (Kompilasi Hukum Islam n.d., Pasal 93). 

Namun demikian dalam kehidupan berumah tangga tidak selalu berlangsung seperti 

idealnya. Cukup banyak fakta yang menunjukkan adanya ketidakseimbangan dalam 

menjalankan peran dan tanggung jawab masing-masing suami istri. Pada satu kasus suami bisa 

saja tetap menjalankan kewajibannya menafkahi, akan tetapi istri mungkin tidak sungguh-

sungguh dalam menjalankan kewajibannya, atau boleh jadi dalam kasus lain berbalik istrilah 

yang menjadi tulang punggung keluarga sedangkan suami mengurus rumah dan anak.  

Pembagian harta bersama ataupun hutang bersama harus dilakukan dengan pendekatan 

yang adil dan bijaksana dengan memperhatikan kepentingan semua pihak termasuk anak yang 

belum dewasa, karena anak menanggung beban yang lebih berat atas perceraian orang tuanya 

sedang dirinya sendiri tidak kuasa untuk menanggungnya karena usia dan pemikiran yang 

belum dewasa. 

Sebagai bagian dari kelompok rentan, anak perlu mendapat perhatian khusus agar mereka 

dapat dengan mudah memperoleh dan mempertahankan hak-haknya. Hal itu disebabkan karena 

anak termasuk kelompok masyarakat lemah yang sering kali keberadaannya dianggap tidak ada 

dan tidak diperhitungkan, termasuk dalam pembagian harta bersama orang tuanya pasca 

perceraian, untuk itu perlu dilakukan upaya pencegahan agar anak terhindar dari penelantaran 

(Undang-Undang RI No. 39 Tahun 1999, Penjelasan Pasal 5 ayat (3)). 



ABHATS: Jurnal Islam Ulil Albab 

Vol. 6, No. 2, September 2025 

 

 
ISSN: 2747-0474; E-ISSN: 2747-0482 

264 

Salah satu upaya perlindungan hukum terhadap anak terkait perceraian yang bersinggungan 

dengan pembagian harta bersama adalah Rumusan Hasil Rapat Pleno Kamar Agama pada 

Mahkamah Agung RI yang dituangkan dalam Surat Edaran Mahkamah Agung Nomor 1 Tahun 

2022 terdapat pada butir C angka 1 huruf (a) yang mengatur norma baru apabila harta bersama 

yang obyeknya berupa rumah satu-satunya yang menjadi tempat tinggal anak, maka 

pembagiannya ditunda atau baru bisa dilaksanakan apabila anak tersebut telah dewasa (berusia 

21 tahun) atau sudah menikah. 

Dalam berbagai peraturan perundang-undangan di Indonesia antara lain KUHPerdata, 

Undang-undang Perkawinan, Undang-undang Perlindungan Anak, Undang-undang Pengadilan 

Anak, Undang-undang Hak Asasi Manusia, Kompilasi Hukum Islam, semua memiliki 

ketentuan yang berbeda-beda mengenai batas usia dewasa. Ini dianggap sebagai kerancuan 

untuk menentukan kapan seseorang dianggap cakap dalam melakukan perbuatan hukum. Setiap 

perbuatan hukum disyaratkan cakap untuk melakukannya, namun perbuatan hukum yang 

berbeda memilik kecakapan yang berbeda pula (Setiawan and Fatmawati 2024, 809). Sedang 

dalam Rumusan Hasil Rapat Pleno Kamar Agama pada Mahkamah Agung RI yang dituangkan 

dalam Surat Edaran Mahkamah Agung Nomor 1 Tahun 2022 terdapat pada butir C angka 1 

huruf (a), batas dewasa telah diperjelas yakni 21 tahun atau telah menikah. 

Ketentuan dewasa dalam SEMA 1 Tahun 2022 tersebut seirama dengan batas usia 

kewajiban pemeliharaan anak yang termuat dalam Pasal 98 Kompilasi Hukum Islam dimana 

dijelaskan usia anak yang mampu berdiri sendiri atau dewasa adalah 21 tahun sepanjang anak 

tersebut tidak bercacat fisik, mental atau belum pernah melakukan perkawinan dan Pasal 149 

huruf (d) yang menjelaskan tentang kewajiban bekas suami pasca perceraian yakni memberikan 

biaya hadhanah untuk anak-anaknya yang belum mencapai usia 21 tahun (Kompilasi Hukum 

Islam n.d.). 

Selain hukum yang diatur secara tertulis, Hukum adat ternyata memiliki konsep yang 

tersendiri dalam memandang kedewasaan anak. Kedewasaan anak tidak dilihat dari usia atau 

keadaan fisik anak. Seseorang dikatakan sebagai belum dewasa atau masih tergolong sebagai 

anak apabila dia masih belum bekerja sendiri, belum cakap berbuat hal-hal yang disyaratkan 

oleh masyarakat dan belum dapat mengurus harta kekayaannya secara mandiri (Hadikusuma 

1993, 11). Begitu pula dengan R. Soepomo ketika menjelaskan ukuran kedewasaan seseorang 

dalam masyarakat Jawa Barat sebagaimana yang dikutip oleh Irma Setyo Sumitro adalah diukur 

dari 3 (tiga) segi: (1) dapat bekerja sendiri (mandiri), (2) cakap untuk melakukan apa yang 

disyaratkan dalam kehidupan masyarakat dan bertanggung jawab serta (3) dapat mengurus 

harta kekayaannnya sendiri (Soemitro 1990, 19). Ketiga syarat tersebut merupakan syarat 

mutlak yang harus dipenuhi oleh seseorang jika ingin lepas dari status anak, hal mana tidak 

masuk di dalamnya usia. 

Kesamaan batas usia dewasa dalam SEMA 1 Tahun 2022 dan Kompilasi Hukum Islam 

terkait pemeliharaan anak atau hadhanah menunjukkan bahwa pembagian harta bersama pasca 

perceraian tidak dapat dipisahkan dari proses pengasuhan dan pemeliharaan anak (hadhanah), 

keduanya sama-sama merupakan ekses atau konsekuensi dari adanya perceraian dan patut 

untuk mendapatkan perhatian lebih.  

Pengasuhan anak merupakan proses yang berkelanjutan, berlangsung melalui interaksi 

antara orang tua dan anak, dengan tujuan mendukung optimalisasi pertumbuhan dan 

perkembangan anak. Dalam kondisi ideal, tanggung jawab pengasuhan seharusnya dipikul 



ABHATS: Jurnal Islam Ulil Albab 

Vol. 6, No. 2, September 2025 

 

ISSN: 2747-0474; E-ISSN: 2747-0482 

265 

secara seimbang oleh kedua orang tua, baik suami maupun istri. Keterlibatan aktif orang tua 

dalam pengasuhan bukan hanya menjadi bentuk pemenuhan kewajiban, tetapi juga memberikan 

pengaruh langsung terhadap pembentukan karakter, kepribadian, serta kesejahteraan psikologis 

anak (Fajrin and Purwastuti 2022, 2725–2734). 

 Hal itu dilandasi karena dengan dukungan langsung kedua orang tuanya, anak akan dapat 

tumbuh dan berkembang secara positif, tercukupi kebutuhan jasmani dan rohaninya. Sedang 

ketika terjadi perceraian partisipasi kedua orang tuanya dalam melakukan pengasuhan menjadi 

terganggu, masing-masing ayah maupun ibu mempunyai hak yang sama untuk mengasuh anak-

anaknya tersebut. Akan tetapi, apabila kedua orang tuanya tersebut berselisih terhadap hak asuh 

atasnya, maka pengadilan dapat menentukan siapa yang lebih berhak sebagaimana dalam Pasal 

41 ayat (1) Undang-Undang Perkawinan. 

Salah satu prinsip mendasar dalam perlindungan anak, selain prinsip non-diskriminasi, 

prinsip kelangsungan hidup dan perkembangan anak, serta prinsip penghargaan terhadap 

pendapat anak, adalah prinsip kepentingan terbaik bagi anak (the best interest of the child). 

Prinsip ini menegaskan bahwa dalam setiap keputusan yang menyangkut anak, termasuk dalam 

penentuan hak asuh pasca perceraian, kepentingan terbaik anak harus ditempatkan sebagai 

pertimbangan utama. Dengan demikian, anak diharapkan dapat tetap tumbuh dan berkembang 

secara optimal, baik dari segi fisik, mental, maupun sosial, demi masa depannya yang lebih baik 

(Anam and Farida 2023, 1649–1656). Selain itu pemberian hak asuh anak kepada salah satu 

orangtua diharapkan tidak memutus tali silaturrahim. Artinya, orang tua yang tidak memegang 

hak asuh tetap memiliki hak untuk bertemu dan berinteraksi dengan anaknya, sepanjang 

pertemuan tersebut diketahui serta diizinkan oleh orang tua pemegang hak asuh. Sebaliknya, 

orang tua yang memegang hak asuh tidak diperkenankan menutup akses, melarang, atau 

menghalangi orang tua yang tidak memegang hak asuh untuk menjalin hubungan dengan anak, 

sepanjang hal tersebut tidak membahayakan keselamatan maupun kepentingan terbaik bagi 

anaknya (SEMA No. 1 Tahun 2017, Rumusan Hukum Kamar Agama Nomor 4). 

Pemberlakuan prinsip perlindungan anak berupa kepentingan terbaik anak dalam 

hadhanah, juga dapat diterapkan dalam teknis pembagian harta bersama. Sehingga proses 

pembagian harta bersama tidak hanya memperhatikan hak dari bekas suami dan bekas istri saja, 

akan tetapi juga diharapkan tidak melanggar atau merugikan hak-hak anak yang semestinya 

diperoleh dalam rumah tangga yang salah satunya telah ditunjukkan dalam Surat Edaran 

Mahkamah Agung Nomor 1 Tahun 2022 butir C.1.a yang mengatur norma baru apabila harta 

bersama berupa rumah satu-satunya yang menjadi tempat tinggal anak, maka pembagiannya 

ditunda sampai anak tersebut dewasa (berusia 21 tahun) atau telah menikah. Norma baru ini 

akan penulis uji menggunakan dua kerangka metode ijtihad yakni teori fath al-żari’ah dan sadd 

al-żari’ah. 

Kerangka utama dari fath al-żari’ah adalah membuka wasilah atau sarana atau jalan seluas-

luasnya agar sasaran kebaikan (maslahat) yang dituju dapat terwujud, dengan kata lain 

kebolehan menggunakan metode fath al-żari’ah adalah karena adanya unsur kebaikan atau 

maslahat yang dihasilkan dan akan dituju. 

Sebaliknya pada metode sadd al-żari’ah, jalan menuju ketidakbaikan (mafsadat) harus 

diupayakan untuk ditutup serapat-rapatnya. Ibn Asyur menjelaskan Sadd al-żari’ah sebagai 

sebuah istilah atau Laqob yang dipakai para fuqaha terkait dengan sebuah konsep upaya 

pembatalan, pencegahan dan pelarangan perbuatan-perbuatan yang dita’wilkan atau diduga 

mengarah pada kerusakan yang jelas atau disepakati (mu’tabar) padahal sejatinya perbuatan 



ABHATS: Jurnal Islam Ulil Albab 

Vol. 6, No. 2, September 2025 

 

 
ISSN: 2747-0474; E-ISSN: 2747-0482 

266 

tersebut tidaklah mengandung unsur kerusakan atau mafsadah. Sehingga metode Sadd al-

żari’ah juga sering dimaknai sebuah metode yang bersifat preventif dalam rangka menjaga 

kemungkinan-kemungkinan buruk serta agar tidak terjadi hal-hal yang berdampak negatif 

karena acuan utama terkait dengan ‘illat hukum dari metode ini adalah munculnya aspek 

kerusakan (mafsadat), sedang menghindari mafsadah adalah bagian dari maqashid Syariah 

(Baroroh 2018, 294). 

Implementasi 2 (dua) cara berpikir tersebut tentu tidak bisa dilakukan secara serampangan, 

dalam arti terdapat kriteria tertentu yang harus ditaati sebagaimana telah disinggung pada bab 

yang lalu. Kriteria yang dimaksud adalah: 1) sasaran yang dituju benar menurut standar syariat, 

2) dampak positif yang menjadi sasaran melampaui dampak negatifnya, 3) adanya 

kemungkinan dampak negatif yang serius apabila sarana tidak dibuka, 4) tidak adanya sarana 

lain yang dapat dilakukan (Rajab n.d., 2001–2006). 

1. Sasaran sesuai dengan standar syariat 

Penggunaan al-żari’ah tidak boleh bertentangan dengan syariat. Jika terjadi 

pertentangan antara al-żari’ah dengan nash syar’i, maka usaha untuk menggunakan al-

żari’ah sebagai sebuah konsep istinbath hukum menjadi batal. Dengan demkian, secara 

akal sehat dan secara syariat tidak boleh mengajukan dalil yang bertentangan di atas 

dalil-dalil yang telah disepakati para ulama (Jalili 2020, 70–71). 

Ketentuan yang diatur dalam SEMA Nomor 1 Tahun 2022 butir C.1.a 

menggariskan bahwasanya demi mewujudkan kepentingan terbaik bagi anak, maka 

dalam hal harta bersama berupa satu-satunya rumah yang menjadi tempat tinggal anak, 

pembagian harta tersebut hanya dapat dilakukan bila anak tersebut sudah dewasa, 

mandiri, sudah menikah atau berusia 21 tahun. Pengaturan dalam ketentuan tersebut 

secara eksplisit menyebutkan “sasaran yang hendak dituju”, yaitu kepentingan terbaik 

bagi anak dan sarana (al-żari’ah) yang digunakan adalah memastikan keutuhan tempat 

tinggal si anak.  

Berbicara tentang maqashid atau sasaran yang hendak dituju berupa kepentingan 

terbaik bagi anak, maka akan mengarah pada upaya pemenuhan dan perlindungan hak 

anak seutuhnya, namun tampaknya yang menjadi titik berat dalam ketentuan Surat 

Edaran Mahkamah Agung Nomor 1 Tahun 2022 butir C.1.a adalah hak anak atas tempat 

tinggal yang layak karena hak ini merupakan salah satu hak asasi yang dilindungi oleh 

negara sebagaimana diatur dalam Pasal 28H Undang-Undang Dasar Negara Republik 

Indonesia Tahun 1945. Adapun turunan dari hak atas tempat tinggal adalah hak untuk 

bermain, hak untuk mendapat pendidikan, hak atas lingkungan sosial, dan hak-hak 

lainnya yang berkait kelindan dengan tempat tinggal. 

Al-Quran, salah satunya dalam surat an-Nahl ayat 80, menyinggung kedudukan 

rumah bagi manusia. Rumah menjadi pembuka uraian tentang kenikmatan dari Allah 

swt yang harus dijadikan sarana meniti jalan kesyukuran, sebelum pada ayat-ayat 

selanjutnya Allah menyebutkan aneka ragam kenikmatan lainnya. Adalah bukan tanpa 

maksud, nikmat berupa rumah menjadi hal pertama yang disebutkan mendahului nikmat 

lainnya. 

Dalam perspektif Islam, rumah tidak semata-mata berfungsi sebagai tempat tinggal, 

melainkan juga sebagai ruang untuk menghadirkan rasa aman, damai, tenteram, serta 

menumbuhkan kasih sayang dan kesetiaan di antara penghuninya. Untuk menjaga 



ABHATS: Jurnal Islam Ulil Albab 

Vol. 6, No. 2, September 2025 

 

ISSN: 2747-0474; E-ISSN: 2747-0482 

267 

kehormatan rumah, Islam memberikan aturan yang tegas, salah satunya adalah larangan 

memasuki rumah orang lain tanpa terlebih dahulu memberi salam dan meminta izin 

kepada penghuninya, sebagaimana tertuang dalam QS. An-Nur:27. 

Selain itu, tidak dibenarkan seseorang memeriksa rumah orang lain dengan alasan 

apapun, dan tidak boleh mengintai-intai penghuninya sehingga menimbulkan rasa tidak 

aman bagi penghuninya, sebagaimana dalam hadits Yahya bin Yahya dan Muhammad 

bin Rumh. 

Dalam kaitannya dengan kedudukan anak, rumah menjadi tempat pendidikan 

pertama (Hadian, Maulida, and Faiz 2021, 240–246). Kemampuan orang tua 

menjadikan rumah sebagai madrasah sangat mempengaruhi anak dalam menggapai 

kesuksesan di kemudian hari. Dengan kata lain, cita-cita mewujudkan generasi yang 

ideal dapat direalisasikan bila keluarga memberikan nilai lebih pada rumahnya. 

Karena kedudukan penting itu lah, rumah/tempat tinggal menjadi salah satu 

komponen nafkah yang menjadi hak anak di satu sisi dan menjadi kewajiban orang tua 

di lain sisi (Zuhaili n.d., 7418).  Pendapat ini pun telah diserap menjadi fikih Indonesia 

melalui proses taqnin (perundangan), salah satunya dimuat dalam ketentuan Pasal 81 

ayat (1) Kompilasi Hukum Islam (Kompilasi Hukum Islam n.d., Pasal 81 ayat (1)). 

Singkatnya, komitmen untuk memastikan tempat tinggal bagi anak sebagaimana 

terdapat dalam ketentuan SEMA Nomor 1 Tahun 2022 butir C.1.a dinilai selaras dengan 

ketentuan syariat yang mendudukkan tempat tinggal sebagai sarana vital menyemai 

generasi penerus bangsa dan agama;  

2. Dampak positif sasaran 

Penggunaan formula al-żari’ah dalam menetapkan suatu hukum harus berdampak 

positif (daf’ul mashalih) yakni memiliki nilai kebaikan yang besar bagi sasaran, hal 

mana perlindungan dan pengedepanan kepentingan terbaik anak sebagai sasaran utama 

dengan mengesampingkan terlebih dahulu hak orang tuanya memiliki dampak yang 

positif terhadap tumbuh kembang anak sebagai generasi penerus keluarga secara khusus 

bagi orang tuanya; 

Menangguhkan pembagian harta bersama, seperti dimaksud ketentuan SEMA 

Nomor 1 Tahun 2022 butir C.1.a, dalam kaca mata hukum perikatan memang 

merugikan bagi orang tua. Doktrin barat menyebutkan “justice delayed is justice 

denied” (terlambat memberikan keadilan juga merupakan bentuk ketidakadilan) (Putri, 

Ufran, and Saipudin 2024, 23–34). Menurut doktrin ini, sejak hak kepemilikan mutlak 

itu timbul, maka saat itu pula ia dapat menguasai apa yang menjadi haknya. Adanya 

sebab yang menjadikan seseorang tidak dapat mengakses apa yang menjadi haknya 

merupakan ketidakadilan, sedangkan ketidakadilan merupakan bentuk kezaliman yang 

dilarang oleh agama. Penguasaan hak bersama oleh salah satu pihak termasuk dalam 

kategori al-ghasab (perampasan hak) yang haram dilakukan. 

  Pembacaan SEMA Nomor 1 Tahun 2022 butir C.1.a tentu tidaklah sebagaimana 

tersebut di atas. Ketentuan penangguhan haruslah dibaca dalam sudut pandang yang 

lebih komprehensif. Tidaklah cukup membaca ketentuan penangguhan hanya 

menggunakan perspektif hukum perikatan. Logikanya, perikatan dalam perkawinan 

bukanlah perikatan lahir semata, namun juga merupakan perikatan batin untuk 

membangun keluarga. Karakteristik khas inilah yang memungkinkan adanya hak pihak 

lain yang timbul dalam perkawinan, dalam hal ini adalah anak. Sehingga meskipun anak 



ABHATS: Jurnal Islam Ulil Albab 

Vol. 6, No. 2, September 2025 

 

 
ISSN: 2747-0474; E-ISSN: 2747-0482 

268 

tidak menjadi bagian yang mengikatkan diri dalam perikatan, namun anak memiliki 

seperangkat hak yang wajib dilindungi antara lain memiliki hak untuk tumbuh, 

berkembang, dan berpartisipasi dalam lingkungan yang aman dan bebas dari kekerasan. 

Penangguhan pembagian rumah satu-satunya tempat tinggal anak dapat berdampak 

pada terjaganya psikologis anak, dimana anak tidak begitu merasakan perubahan pasca 

perceraian orang tuanya kecuali hanya berpisahnya salah satu orang tuanya, sedang 

dalam lingkungan pertemanan dan kemasyarakatan tidak ada perubahan. 

3. Adanya kemungkinan dampak negatif yang serius 

Ibnu Qayyim al-Jauziy sebagaimana dijelaskan oleh Ismail Jalili mensyaratkan 

penggunaan sarana (al-żari’ah) apabila keburukan yang kemungkinan akan timbul dari 

suatu perbuatan benar-benar jelas dan lebih besar dari kemaslahatan yang 

ditimbulkannya (Jalili 2020, 67). 

Ada dua kepentingan yang saling bertentangan dalam norma penangguhan harta 

bersama. Pertama, kepentingan orang tua untuk ‘menikmati’ hak atas rumah 

sepenuhnya. Kedua, kepentingan anak untuk mendapatkan tempat tinggal. Adapun 

SEMA Nomor 1 Tahun 2022 butir C.1.a mendudukkan hak anak pada posisi prioritas. 

Argumentasi yang dapat ditawarkan -salah satunya- adalah karena hak atas tempat 

tinggal merupakan hak asasi yang dilindungi oleh konstitusi (UUD 1945, Pasal 28H). 

Namun sebagaimana disebutkan dalam rumusan aturan, ketentuan penangguhan harta 

bersama adalah dalam rangka mewujudkan kepentingan terbaik bagi anak. 

Ketiadaan tempat tinggal bagi anak dinilai memberikan dampak besar bagi anak. 

Sedikit-banyaknya tempat tinggal berpengaruh terhadap tumbuh-kembang anak, belum 

lagi hal-hal yang bersifat immaterial, seperti keamanan dan kenyamanan yang mengarah 

kepada penelantaran anak. Sedangkan di sisi orang tua, penangguhan pembagian harta 

tersebut dinilai tidak mempengaruhi kebutuhan yang bersifat primer atau mendesak, 

karena sebagai orang yang dewasa orang tua lebih dapat menerima dan berusaha untuk 

mencari jalan terhadap permasalahan dan kebutuhannya dibanding anak, oleh 

karenanya kepentingan anak harus lebih diutamakan dibandingkan kepentingan orang 

tua karena dampak yang mungkin akan timbul kepada anak jauh lebih besar daripada 

kepada orang tua. 

Selain itu, secara normatif Islam juga memperingatkan agar para orang tua tidak 

meninggalkan anak-anak dalam keadaan dhaif atau lemah sebagaimana tertuang dalam 

QS. An-Nisa ayat 9 sebagai isyarat jangan sampai suami dan istri yang bercerai 

berdampak buruk kepada terlantarnya kehidupan anak hal mana berdampak pula pada 

pemenuhan hak-hak anak lainnya dan secara sistemik dapat mempengaruhi tumbuh 

kembang anak hingga dewasa.  

4. Sarana lain yang dapat dilakukan tidak ada 

Visi utama dari SEMA 1 Tahun 2022 adalah menjaga keutuhan tempat tinggal bagi 

anak dan bukan penjaminan kepastian tempat tinggal. Rumusan SEMA Nomor 1 Tahun 

2022 tidak memberikan pilihan atau alternatif lain dalam pemenuhan tempat tinggal 

anak selain menangguhkan pembagian rumah satu-satunya yang ditinggali anak 

tersebut. Keutuhan tempat tinggal bagi anak dalam SEMA tersebut seolah-olah menjadi 

‘harga mati’ yang tidak dapat ditawar lagi dan tidak dapat diganti dengan alternatif atau 

cara lain. Hal ini dapat dipahami bahwa SEMA mengharapkan anak korban perceraian 



ABHATS: Jurnal Islam Ulil Albab 

Vol. 6, No. 2, September 2025 

 

ISSN: 2747-0474; E-ISSN: 2747-0482 

269 

tetap berada pada lingkungan pergaulan, masyarakat dan tempat tinggal yang sama; 

Berbeda halnya jika yang menjadi sasaran utama adalah pemenuhan hak anak atas 

tempat tinggal, maka terbuka cara/sarana lain yang dapat dilakukan, yaitu dengan 

memberikan penjaminan tempat tinggal anak selain rumah tersebut atau bahkan hasil 

penjualan rumah tersebut dapat digunakan untuk membeli rumah lagi meskipun lebih 

kecil dari rumah sebelumnya. Ayah kandung yang memiliki kewajiban menyediakan 

tempat tinggal harus menyediakan tempat tinggal lain yang layak bagi si anak. Tentu 

andaikan cara ini dibuka, maka harus pula mempertimbangkan kepentingan terbaik bagi 

anak (Konvensi Hak Anak, Pasal 3). Dalam artian, tempat tinggal yang baru haruslah 

menunjang tumbuh-kembang anak, selain itu pula harus menjunjung hak anak untuk 

didengar pendapatnya dalam hal anak sudah menginjak usia tamyiz (Konvensi Hak 

Anak, Pasal 12). 

Dari analisis di atas, penulis bisa menyimpulkan konsekuensi logis dari membuka sarana 

kebaikan (fath al-żari’ah) adalah menutup sarana keburukan (sadd al-żari’ah). Dalam konteks 

ini, Surat Edaran Mahkamah Agung RI Nomor 1 Tahun 2022 Butir C angka 1 melakukan 

penangguhan pembagian Harta Bersama tidak hanya berarti memberikan jaminan tempat 

tinggal untuk anak (kepentingan terbaik anak), tapi juga menutup akses dari tindakan 

menelantarkan anak akibat pembagian harta bersama yang tidak mempertimbangkan 

kepentingan anak. 

D. PENUTUP  

 “Subbanul yaum rijaalul ghodan”, pepatah Arab ini sepertinya patut dan cocok dijadikan 

landasan betapa memberikan hak-hak anak adalah sangat penting, harus bahkan wajib 

dilakukan oleh keluarga, masyarakat dan negara. Selain itu upaya pencegahan terhadap 

tindakan yang menimbulkan kemafsadatan bagi anak pun harus diupayakan dengan sungguh-

sungguh.  

Adanya krisis perlindungan terhadap anak terutama anak korban perceraian, sudah 

sepatutnya menjadi perhatian yang serius bagi negara, guna membuat perangkat hukum untuk 

mengawal agar hak-hak anak tidak terabaikan. Salah satu bentuk hadirnya negara dalam 

penegakan keadilan yang berpihak kepada kepentingan terbaik anak adalah melalui putusan-

putusan hakim dari tingkat pertama hingga tingkat hakim agung. 

Pentingnya keseriusan dalam melakukan perlindungan terhadap anak korban perceraian ini 

bukan tanpa alasan, karena para pelaku perceraian yakni bekas suami dan istri lebih sering 

memfokuskan pada perebutan harta bersama ketimbang nasib anak-anak mereka. Olehnya itu, 

penulis mengkajinya dalam konteks pengedepanan kepentingan terbaik anak dalam perkara 

harta bersama yang termuat dalam Surat Edaran Mahkamah Agung (SEMA) Nomor 1 Tahun 

2022 Butir C.1.a dengan tinjauan Fath al-żari’ah dan Sadd al-żari’ah. 

Berdasarkan hal itu dari hasil analisis dan penelitian yang dilakukan oleh penulis maka 

dapat disimpulkan sebagai berikut: 

1. Salah satu fungsi dari Surat Edaran Mahkamah Agung sebagaimana ketentuan 

perundang-undangan adalah mengisi kekosongan hukum materil, sehingga hakim di 

empat lingkungan peradilan di bawahnya (peradilan umum, peradilan agama, peradilan 

tata usaha negara dan peradilan militer) dapat memedomani SEMA guna memutus 

perkara yang dihadapi. 

2. Berdasarkan analisis teori Fath al-Zari’ah dan Sadd al-Zari’ah terhadap norma dalam 

Surat Edaran Mahkamah Agung Nomor 1 Tahun 2022 Butir C angka 1 huruf a tentang 



ABHATS: Jurnal Islam Ulil Albab 

Vol. 6, No. 2, September 2025 

 

 
ISSN: 2747-0474; E-ISSN: 2747-0482 

270 

pengedepanan kepentingan terbaik anak dalam pembagian harta bersama mengandung 

makna penangguhan pembagian Harta Bersama berupa rumah satu-satunya yang 

menjadi tempat tinggal anak hingga anak berumur 21 tahun, mandiri dan/atau telah 

menikah tidak hanya berarti memberikan jaminan tempat tinggal yang layak bagi anak, 

tetapi juga sebagai bentuk pencegahan terhadap tindakan penelantaran anak yang 

dilakukan kedua orang tuanya akibat perceraian. 

E. DAFTAR PUSTAKA 

Akbar, A. (2023). Dinamika penafsiran prinsip kepentingan terbaik dalam perkara ḥaḍānah dan 

riddahnya pihak pengasuh. Jurnal Al-Maqasid: Jurnal Ilmu Kesyariahan dan Keperdataan, 8(2), 

200–214. https://doi.org/10.24952/almaqasid.v8i2.6113. 

al-Anṣārī, Z. (n.d.). Fatḥ al-Wahhāb. Beirut: Dār al-Fikr. 

al-Qarāfī, S. ad-D. A. al-‘Abbās. (1418 H). Al-Furūq (Vol. I). Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah. 

al-Rāzī, M. ibn A. B. (1995). Mukhtār al-Ṣiḥāḥ. Beirut: Maktabah Lubnān. 

al-Zabīdī, M. M. (n.d.). Tāj al-‘Arūs min Jawāhir al-Qāmūs (Vol. 7). Beirut: Dār al-Hidāyah. 

Anam, M. A., & Farida, Y. E. (2023). Pengasuhan anak pasca perceraian dalam perspektif hukum 

keluarga Islam. Jurnal Cahaya Mandalika, 4(3), 1649–1656. 

https://doi.org/10.36312/jcm.v4i3.2428 

Arto, A. M. (1996). Praktek perkara perdata pada pengadilan agama (Cet. 1). Yogyakarta: Pustaka 

Pelajar. 

Aslati, & Afrizal. (2017). Al-Qawa’id al-Maqashidiah yang terkait dengan maṣlaḥat dan mafsadāt (Studi 

pemikiran ‘Abd al-Raḥmān Ibrāhīm al-Kailānī). An-Nida: Jurnal Pemikiran Islam, 41(1), 18. 

http://dx.doi.org/10.24014/an-nida.v41i1.4634 

Asnawi, M. N. (2020). Hukum harta bersama: Kajian perbandingan hukum, telaah norma yurisprudensi, 

dan pembaruan hukum (Ed. 1, Cet. 1). Jakarta: Kencana. 

Baroroh, N. (2018). Metamorfosis ‘illat hukum dalam sad adz-dzarī‘ah dan fatḥ adz-dzarī‘ah (Sebuah 

kajian perbandingan). Al-Mazaahib: Jurnal Perbandingan Hukum, 5(2), 289–302. 

https://doi.org/10.14421/al-mazaahib.v5i2.1426 

Basry, E., et al. (2021). Meningkatnya perkara perceraian pada era teknologi informasi (Cet. 1). Jakarta: 

Kencana bekerja sama dengan Puslitbang Hukum dan Peradilan Mahkamah Agung RI. 

Daud, H., & Ishak, A. (2020). Pembebanan hutang bersama dalam putusan Pengadilan Agama Tilamuta 

(Studi atas dasar hukum kewenangan Peradilan Agama dalam memutuskan perkara Nomor 

53/Pdt.G/2012/PA.Tlmt.). As-Syams, 1(1), 148–170. 

https://ejournal.iaingorontalo.ac.id/index.php/AS-SYAMS/article/view/142 

Enghariano, D. A. (2022). Pandangan hukum Ali As-Shobuni tentang perceraian. Jurnal Al-Maqasid: 

Jurnal Ilmu Kesyariahan dan Keperdataan, 7(2), 262–275. 

https://doi.org/10.24952/almaqasid.v7i2.4732 

Fajrin, N. P., & Purwastuti, L. A. (2022). Keterlibatan orang tua dalam pengasuhan anak pada dual 

earner family: Sebuah studi literatur. Jurnal Obsesi: Jurnal Pendidikan Anak Usia Dini, 6(4), 

2725–2734. https://doi.org/10.31004/obsesi.v6i4.1044 

Hadian, V. A., Maulida, D. A., & Faiz, A. (2021). Peran lingkungan keluarga dalam pembentukan 

karakter. Jurnal Education and Development, 10(1), 240–246. 

https://doi.org/10.37081/ed.v10i1.3365 

Hadikusuma, H. (1993). Hukum adat dalam yurisprudensi (Cet. 1). Bandung: Citra Aditya Bakti. 

Hambali, H. (1997). Kedudukan al-dzarī‘ah dalam hukum Islam. Al-Qalam, 11(63), 10. 

https://doi.org/10.32678/alqalam.v11i63.475 

https://doi.org/10.24952/almaqasid.v8i2.6113
https://doi.org/10.36312/jcm.v4i3.2428
http://dx.doi.org/10.24014/an-nida.v41i1.4634
https://doi.org/10.14421/al-mazaahib.v5i2.1426
https://ejournal.iaingorontalo.ac.id/index.php/AS-SYAMS/article/view/142
https://doi.org/10.24952/almaqasid.v7i2.4732
https://doi.org/10.31004/obsesi.v6i4.1044
https://doi.org/10.37081/ed.v10i1.3365
https://doi.org/10.32678/alqalam.v11i63.475


ABHATS: Jurnal Islam Ulil Albab 

Vol. 6, No. 2, September 2025 

 

ISSN: 2747-0474; E-ISSN: 2747-0482 

271 

H., D. (2019). Uṣūl fiqh (Vol. I). Yogyakarta: Premadamedia Grup. 

Jalili, I. (2020). Eksistensi sadd adz-dzarī‘ah dalam uṣūl fiqh: Kajian pemikiran Ibnu Qayyim al-

Jauziyyah (w. 751 H/1350 M). Klaten: Lakeisha. 

Kompilasi Hukum Islam. (n.d.). Kompilasi Hukum Islam. 

Konvensi Hak Anak. (1990). Convention on the Rights of the Child (Konvensi tentang Hak-hak Anak). 

Diratifikasi dengan Keputusan Presiden Republik Indonesia Nomor 36 Tahun 1990. 

Listyorini, I., & Rofiq, M. K. (2022). Pelaksanaan ḥaḍānah oleh ibu sebagai single parent akibat 

perceraian perspektif maṣlaḥah. Journal of Islamic Studies and Humanities, 7(1), 66–90. 

https://doi.org/10.21580/jish.v7i1.11588 

Misbahuddin. (2013). Uṣūl fiqh (Cet. 1). Makassar: Alauddin University Press. 

Munawwir, A. W. (1997). Al-Munawwir: Kamus Arab–Indonesia (Ed. 2, Cet. 4). Yogyakarta: Pustaka 

Progressif. 

Muchasan, A., Syarif, M., & Rohmawan, D. (2023). Maqāṣid al-syarī‘ah dalam tinjauan pemikiran Ibnu 

‘Āsyūr. Inovatif: Jurnal Penelitian Pendidikan, Agama, dan Kebudayaan, 9(1), 127–145. 

https://doi.org/10.55148/inovatif.v9i1.500 

Prodjodikoro, W. (1991). Hukum perkawinan di Indonesia. Jakarta: Sumur. 

Putri, M. I., Ufran, & Saipudin, L. (2024). Pengaturan konsep lembaga plea bargaining dalam 

pembaharuan Kitab Undang-Undang Hukum Acara Pidana (KUHAP). Parhesia, 2(1), 23–34. 

https://doi.org/10.29303/parhesia.v2i1.4035 

Rajab, ‘A. A. (n.d.). Fatḥ az-zarā’i‘ wa taṭbīqātuh al-fiqhiyyah al-mu‘āṣirah: Dirāsah uṣūliyyah 

fiqhiyyah maqāṣidiyyah. Majallah Kulliah al-Adab Jāmi‘ah al-Fayūmī, 2001–2006. 

Romli. (2017). Pengantar ilmu ushul fiqh: Metodologi penetapan hukum Islam (Cet. 1). Jakarta: 

Kencana Prenada Media. 

Rullah, N. (2019). Aplikasi teori sadd al-dzarī‘ah dan fatḥ al-dzarī‘ah ke dalam peraturan Tipikor di 

Indonesia. Ijtihad: Jurnal Wacana Hukum Islam dan Kemanusiaan, 19(2), 223–242. 

https://doi.org/10.18326/ijtihad.v19i2.223-242 

Setiawan, S., & Fatmawati, N. O. (2024). Politik hukum batas usia anak dalam peraturan perundang-

undangan di Indonesia. Akademik: Jurnal Mahasiswa Humanis, 4(3), 806–821. 

https://doi.org/10.37481/jmh.v4i3.976 

Soemitro, I. S. (1990). Aspek hukum perlindungan anak (Cet. 1). Jakarta: Bumi Aksara. 

Suadi, A. (2023). Hukum jaminan perlindungan perempuan dan anak (Ed. 1, Cet. 1). Jakarta: Kencana. 

Syarifuddin, A. (2011). Uṣūl fiqh (Vol. 2, Ed. 6). Jakarta: Kencana. 

Tihami, & Sahrani, S. (2013). Fikih munakahat: Kajian fikih lengkap. Jakarta: Rajawali Pers. 

Undang-Undang Dasar Negara Republik Indonesia Tahun 1945. 

Undang-Undang Republik Indonesia. (1974). Undang-Undang Nomor 1 Tahun 1974 tentang 

Perkawinan. 

Undang-Undang Republik Indonesia. (1999). Undang-Undang Nomor 39 Tahun 1999 tentang Hak 

Asasi Manusia (UU HAM). 

Undang-Undang Republik Indonesia. (2014). Undang-Undang Nomor 35 Tahun 2014 tentang 

Perlindungan Anak. 

Wirjono, P. (1991). Hukum perkawinan di Indonesia. Jakarta: Sumur. 

Yahya, H. (1997). Kedudukan, kewenangan, dan acara peradilan agama. Jakarta: Pustaka Kartini. 

Zein, S. E. M. (2004). Problematika hukum keluarga Islam kontemporer: Analisis yurisprudensi dengan 

pendekatan uṣūliyyah (Ed. 1, Cet. 1, J. Aripin, Ed.). Jakarta: Fakultas Syariah dan Hukum UIN 

https://doi.org/10.21580/jish.v7i1.11588
https://doi.org/10.55148/inovatif.v9i1.500
https://doi.org/10.29303/parhesia.v2i1.4035
https://doi.org/10.18326/ijtihad.v19i2.223-242
https://doi.org/10.37481/jmh.v4i3.976


ABHATS: Jurnal Islam Ulil Albab 

Vol. 6, No. 2, September 2025 

 

 
ISSN: 2747-0474; E-ISSN: 2747-0482 

272 

Syarif Hidayatullah; Badan Penelitian dan Pengembangan, Departemen Agama (Balitbang 

Depag). 

Zuhaili, W. (1986). Uṣūl al-fiqh al-islāmī (Vol. 2). Beirut: Dār al-Fikr al-Mu‘āṣir. 

Zuhaili, W. (1999). Al-Wajīz fī uṣūl al-fiqh. Beirut: Dār al-Fikr. 

Zuhaili, W. (n.d.). Al-fiqh al-islāmī wa adillatuhu (Vol. 10). Damaskus: Dār al-Fikr. 

 


