| W) Check for updates |

ABHATS: Jurnal Islam Ulil Albab
Vol. 6, No. 2, September 2025

The Best Interests of the Child in Joint Property Disputes: An
Analysis of Supreme Court Circular Letter No. 1 of 2022 through
the Perspectives of Fath al-Zari‘ah and Sadd al-Zari‘ah

Ahmad Edi Purwanto

Universitas Islam Indonesia, Yogyakarta, Indonesia

ahmadedipurwanto.sittiasia@gmail.com

ARTICLE INFO

ABSTRACT

Article history:

Received: August 25, 2025
Accepted: September 15, 2025
Published: September 1, 2025

DOI : 10.20885/abhats.vol6.iss2.art12
PP :253-272

Keywords:

child, fath al-ZarT‘ah, joint property, sadd al-
Zari‘ah, SEMA

This article examines the Circular Letter of the Supreme Court of the
Republic of Indonesia (SEMA) No. 1 of 2022, particularly Point C.1.a,
which postpones the division of joint marital property in the form of the
only residence occupied by the child until the child reaches 21 years of
age, becomes independent, or gets married. The study focuses on how
the principle of the best interests of the child is implemented in joint
property disputes following divorce, analyzed through the theoretical
framework of fath al-Zari‘ah and sadd al-Zari‘ah. This research
employs a normative juridical approach, emphasizing the
interpretation and systematization of legal norms contained in SEMA
No. 1 0of 2022 and their relevance to the concept of maqasid al-shart ‘ah.
The findings indicate that postponing the division of the only residential
property not only guarantees a decent place to live for the child but also
prevents potential neglect resulting from divorce. Thus, this Circular
Letter reflects the role of the state in ensuring that judicial
considerations prioritize the best interests of the child over other
individual rights and interests, in line with the objectives of shart‘ah to
realize jalb al-masalilh and prevent dar’ al-mafasid.

Kepentingan Terbaik Anak dalam Sengketa Harta Bersama:
Analisis SEMA No. 1 Tahun 2022 dengan Teori Fath al-Zari ‘ah

dan Sadd al-Zari‘ah

ABSTRAK

Kata kunci:

anak, harta, fath al-ZarT‘ah, sadd al-ZarT‘ah,
SEMA

Tulisan ini mengkaji Surat Edaran Mahkamah Agung (SEMA) No. 1
Tahun 2022, khususnya Butir C.1.a, yang menunda pembagian harta
bersama berupa rumah satu-satunya yang ditempati anak hingga ia
berusia 21 tahun, mandiri, atau menikah. Fokus penelitian ini adalah
bagaimana asas kepentingan terbaik anak diterapkan dalam sengketa
harta bersama pasca perceraian, dengan menggunakan pendekatan teori
fath al-Zari‘ah dan sadd al-Zari‘ah. Penelitian ini bersifat yuridis
normatif dengan analisis terhadap norma hukum yang terkandung
dalam SEMA No. 1 Tahun 2022 serta relevansinya dengan konsep
magqasid al-syari‘ah. Hasil kajian menunjukkan bahwa penangguhan
pembagian harta bersama tidak hanya memberikan jaminan tempat
tinggal yang layak bagi anak, tetapi juga mencegah potensi penelantaran
anak akibat perceraian. Dengan demikian, SEMA ini mencerminkan
peran negara dalam memastikan bahwa pertimbangan hukum oleh
hakim harus menempatkan kepentingan terbaik anak di atas hak dan
kepentingan lain yang bersifat individual, sejalan dengan tujuan syariat
untuk mewujudkan jalb al-masalih dan menolak dar’ al-mafdsid.

@ 0

BY SA

W : http://abhats.org
E : abhatsjurnal@gmail.com



254 ABHATS: Jurnal Islam Ulil Albab

Vol. 6, No. 2, September 2025

A. PENDAHULUAN

Urusan menikah termasuk urusan yang berat. Dalam pernikahan itu butuh penyesuaian dua
kepala yakni suami dan istri untuk mencapai satu tujuan. Perlu interaksi dan komunikasi yang
baik di antara keduanya. Namun dalam menjalani kehidupan pernikahan selalu ada cobaan dan
ujian, sehingga terkadang harus kandas dengan perceraian. Bahkan pernikahan nabi pun ada
yang berakhir dengan bercerai (Enghariano 2022, 5).

Fenomena perceraian dari masa ke masa menunjukkan peningkatan yang cukup signifikan,
terlebih di era teknologi informasi ini. Perceraian bukan saja melanda perkawinan karena
perjodohan tapi juga yang mengaku saling cinta mencintai atau sudah lama pacaran. Berbagai
usaha dilakukan oleh pemerintah maupun Mahkamah Agung guna mempersulit dan
mengurangi angka perceraian, akan tetapi seolah-olah tidak ada gunanya (Basry et al. 2021, 1).

Apapun faktornya, yang paling dirugikan dari perceraian bukan suami maupun istri, akan
tetapi yang paling berat menanggung akibatnya adalah anak. Anak tidak dapat lagi menikmati
kasih sayang dari kedua orang tua secara utuh dimana hal itu sangat penting bagi pertumbuhan
mentalnya, tidak jarang pecahnya rumah tangga mengakibatkan terlantarnya pengasuhan anak,
anak bingung menentukan tempat tinggal apakah dengan ibu atau ayah, melanjutkan pendidikan
yang sesuai keinginan ibu atau ayah bahkan anak korban perceraian terpaksa harus tinggal
bersama nenek atau kakeknya tanpa perhatian dari orang tua kandungnya. Itulah sebabnya
dalam ajaran Islam perceraian harus dihindarkan sedapat mungkin, terlebih jika anak masih
kecil, karena akan dapat menyebabkan terjadinya penelantaran anak (Akbar 2023, 1).

Perlindungan anak merupakan suatu upaya untuk menciptakan kondisi dimana anak dapat
memperoleh hak dan melaksanakan kewajibannya (Listyorini and Rofiq 2022, 2). Perlindungan
anak harus mengutamakan asas kepentingan terbaik anak, sehingga harus dilakukan secara
rasional, bertanggung jawab dan tidak mengakibatkan matinya inisiatif, kreativitas dan
pembelajaran terhadap anak;

Konsekuensi lain dari perceraian selain dari pengasuhan dan perlindungan anak meskipun
masih saling bersinggungan adalah timbulnya harta bersama bagi pasangan suami istri tersebut.
Harta bersama adalah hak suami dan hak istri, sedang anak tidak mempunyai hak, meskipun
demikian anak mempunyai hak untuk mendapatkan warisan dari orang tuanya jika telah
meninggal dunia (Permana and Wijayanti 2022, 224).

Terlepas dari adanya perbedaan pandangan tentang harta bersama dalam lingkup konsep
figh Islam, peraturan perundang-undangan di Indonesia baik dalam Undang-undang
Perkawinan, KUHPerdata maupun Kompilasi Hukum Islam telah mengakui eksistensi harta
bersama sebagai harta yang diperoleh suami istri selama masa perkawinan berlangsung, baik
suami maupun istri berhak atas harta bersama secara berimbang. Lihat lebih lanjut Pasal 119
KUHPerdata (KUHPerdata 1994), Pasal 35 ayat (1) Undang-Undang Nomor 1 Tahun 1974
tentang Perkawinan (Undang-Undang RI 1974), serta Pasal 85-97 Kompilasi Hukum Islam
(Instruksi Presiden RI No. 1 Tahun 1991).

Dalam perbincangan pemikiran hukum Islam ada hal yang sering menjadi tolak ukur, dasar,
sandaran atau sasaran dalam berinstimbath hukum yakni apa yang disebut sebagai magasid al-
syariah yang bertumpuh pada pertimbangan meraih kemaslahatan (ja/b al-mashalih) dan juga
menolak kemafsadatan dar 'ul mafasid (Aslati and Afrizal 2017, 18). maka dalam membahas
perlindungan hukum terhadap anak yang bersinggungan dengan pembagian harta bersama
pasca perceraian, aspek pencegahan yang mengarah pada pelanggaran atas hak-hak anak dan

ISSN: 2747-0474; E-ISSN: 2747-0482



ABHATS: Jurnal Islam Ulil Albab 255
Vol. 6, No. 2, September 2025

mengupayakan jalan-jalan maslahat sebesar-besarnya terhadap masa depan anak menjadi hal
yang cukup penting serta tidak boleh diabaikan.

Segala bentuk perilaku yang menyingkirkan nilai keadilan, mengabaikan kasih sayang,
serta tidak mengedepankan kepentingan bersama dan kebijaksanaan, tidak dapat disebut
sebagai bagian dari syari’at Islam. Sebagai upaya menghadirkan keadilan, kasih sayang, dan
kebaikan bagi umat manusia, syari’at Islam menegakkan prinsip pencegahan dengan menutup
rapat segala kemungkinan menuju kerusakan serta memperkecil ruang bagi hal-hal yang
berpotensi pada kerusakan tersebut (Jalili 2020, 2-3).

Bentuk hukum Islam yang digambarkan di atas, secara garis besar terbagi dua yakni berupa
perintah dan juga larangan. Setiap perintah hakekatnya harus dikerjakan, sebaliknya pula setiap
larangan harus dijauhi dan ditinggalkan. Segala perintah syara’ dan larangannya itu mesti ada
wasilahnya atau perantaranya yang mengantarkan kepada perbuatan itu. Perantara-perantara ini
tidak dapat diabaikan dan harus diperhatikan dengan sungguh-sungguh agar manusia dapat
memenuhi berbagai perintah dan menjauhi larangan demi tercapainya tujuan ditetapkannya
hukum Islam, yaitu terealisasinya kemashlahatan manusia (Hambali 1997, 10).

Al-wasail atau prasarana adalah seperangkat hukum yang berfungsi sebagai jalan untuk
memperoleh hukum lain. Hukum tersebut bukan tujuan utama, melainkan sarana agar tujuan
hukum dapat diwujudkan dengan benar. Tanpanya, suatu tujuan hukum bisa gagal tercapai atau
menimbulkan kekacauan dalam pelaksanaannya (Muchasan, Syarif, and Rohmawan 2023,
130). Sebagaimana ungkapan al-Qarafi ketetapan hukum pada perantara (wasd’il) itu
sebagaimana terdapat dalam tujuan (magqdshid) (al-Qaraft 1418, 166). Sedang kaidah yang
digunakan adalah al-Zari’ah.

Al-dzari’ah dalam pembahasan ushul figh, dimaknai sebagai perantara atau jalan yang
menyampaikan kepada tujuan atau arah tertentu. Makna lainnya adalah suatu sebab menuju
kepada sesuatu yang lain. Jadi secara bahasa al-Zari’ah bermakna jalan atau perantara dan
sebab untuk mencapai atau menuju sesuatu yang lain (Rullah 2019, 230).

Fath al-Zari‘ah merupakan kebalikan dari sadd al-Zari‘ah. Secara terminologis, fath al-
zari ‘ah dipahami sebagai penetapan hukum terhadap suatu perbuatan yang pada asalnya mubah,
baik dalam bentuk kebolehan (ibahah), anjuran (istihbab), maupun kewajiban (ijab), karena
perbuatan tersebut dapat menjadi sarana bagi terlaksananya perbuatan lain yang memang
dianjurkan atau diwajibkan syariat. Dengan demikian, fath al-Zzari‘ah adalah segala tindakan
yang dapat mengantarkan pada sesuatu yang dianjurkan, bahkan diwajibkan oleh syara‘.
(Rullah 2019, 230).

Konsep al-Zari’ah dijadikan sebagai dasar penetapan hukum mulai dikenal pada periode
IV, yaitu awal abad II sampai dengan abad IV Hijriyah. Di antara imam mazhab yang telah
menggunakan al-Zari’ah ini adalah Imam Malik dan metode ini (fath al-zari’ah dan sadd al-
zari’ah) masih menjadi perhatian serta terus digunakan terutama dalam menyoal berbagai
permasalahan hukum kontemporer (Hambali 1997, 10).

Demikian halnya penulis juga memandang teori al-Zari’'ah sangat relevan digunakan untuk
menelaah lebih dalam terhadap perlindungan hak-hak anak berkaitan dengan pembagian harta
bersama pasca perceraian orang tuanya sebagaimana dalam Surat Edaran Mahkamah Agung
Nomor 1 Tahun 2022 butir C angka 1 huruf a, dikarenakan adanya peristiwa baru (menahan
pembagian harta bersama) sebagai jalan (langkah yang diambil) menuju terlindunginya hak-
hak anak setelah orang tuanya bercerai sekaligus sebagai upaya pencegahan terjadinya
penelantaran anak pasca perceraian orang tuanya.

ISSN: 2747-0474; E-ISSN: 2747-0482



256 ABHATS: Jurnal Islam Ulil Albab

Vol. 6, No. 2, September 2025

Teori fath al-Zzari’ah dan sadd al-Zari’ah dalam rangka melindungi hak-hak anak dapat
diaplikasikan melalui pengembangan yang lebih komprehensif, sehingga konsep perlindungan
anak di Indonesia lebih komplit dan berlaku sepanjang masa tanpa melakukan perubahan-
perubahan.

B. METODE PENELITIAN

Jenis Penelitian dan Pendekatan

Jenis penelitian yang penulis lakukan adalah penelitian dengan pendekatan yuridis
normatif, yakni metode penelitian hukum yang berfokus pada analisis terhadap norma-norma
hukum yang tertulis, dalam hal ini adalah SEMA Nomor 1 Tahun 2022, dengan
menitikberatkan pada penafsiran teks hukum, sistematisasi, dan evaluasi terhadap kesesuaian
antara norma hukum yang terkandung dalam SEMA 1 Tahun 2022 dengan prinsip-prinsip
hukum yang ada pada metode Fathu al-Zari’ah dan Saddu al-Zari’ah, yang kemudian
menghasilkan kesimpulan hukum.

Teknik Analisis Data

Dalam penelitian yuridis normatif, teknik analisis data bertujuan untuk memahami,
menafsirkan, dan mengambil kesimpulan dari norma-norma hukum yang ada serta dokumen-
dokumen hukum lainnya.

Adapun Teknik analisis yang penulis lakukan adalah:

1. Analisis Tekstual: yakni menganalisis teks-teks hukum yang terdapat dalam SEMA
Nomor 1 Tahun 2022 Butir C.1.a yang kaitannya dengan kata-kata, frasa, dan konstruksi
kalimat yang digunakan dan implikasi hukumnya.

2. Analisis Konseptual: yakni mengidentifikasi konsep-konsep hukum yang mendasari
norma dalam SEMA Nomor 1 Tahun 2022 Butir C.1.a secara filosofis atau teoritis, serta
hubungannya dengan konsep Fathu al-Zari’ah dan Saddu al-Zari’ah.

3. Analisis Doktrinal yakni menganalisis doktrin-doktrin hukum yang dikembangkan oleh
para ahli hukum dalam memahami dan menerapkan norma hukum yang terkandung
dalam SEMA Nomor 1 Tahun 2022 Butir C.1.a.

Dari ketiga Teknik analisis data tersebut akan didapati kesimpulan akhir sebagai hasil dari

penelitian.

C. PEMBAHASAN
Teori Fathu al-Zari’ah dan Saddu al-Zari’ah
Pengertian Fathu al-Zari’ah dan Saddu al-Zari’ah

Pengertian Fathu al-Zari’ah

Secara bahasa, kata Fathu al-Zari’ah (4= =¥ merupakan gabungan dari dua kata
(tarkib idhafi) dari Fath dan al-Zari’ah yakni susunan kata yang terdiri dari mudhaf dan mudhaf
ilaihi. Kata Fath (7% sendiri merupakan masdar yang terbentuk dari kata dasar (fi’il) — z=%
[si4- ~idryang berarti membuka, kemenangan dan air yang mengalir dari sumbernya (al-ZabidT
n.d., 7:6).

Sedangkan kata al-dzari’ah (A=, Y) jamaknya al-Zarai’ (&) berasal dari kata dasar

dayyd - le i — E oy — E _Asecara bahasa mempunyai beberapa makna antara lain al-imtidad

ISSN: 2747-0474; E-ISSN: 2747-0482



ABHATS: Jurnal Islam Ulil Albab 257
Vol. 6, No. 2, September 2025

(21 ¥A: berkelanjutan, juga al-harakah (45_~J) artinya gerakan. Satu akar kata dengan kata

al-dzira’ (& /) yang berarti satu hasta, yakni jarak antara siku-siku tangan sampai ke ujung
anak jari tengah (Ibn Manzur n.d., 1698).

Kata al-dzari’ah dalam pembahasan ushul figh, dimaknai sebagai e i/ (A Lusadal 4L oI/
yakni perantara atau jalan yang menyampaikan kepada tujuan atau arah tertentu. Makna lainnya
adalah suatu sebab menuju kepada sesuatu yang lain (s~ (J/ cxwidh. Jadi secara bahasa al-
Zari’ah bermakna jalan atau perantara dan sebab untuk mencapai atau menuju sesuatu yang
lain (al-Raz1 1995, 93).

Juga diartikan sebagai:

0532 51 s 52 B ) 0o ) dog)

Artinya: Jalan yang membawa kepada sesuatu, secara hissi atau ma’nawi (baik atau
buruk) (Syarifuddin 2011, 398).

Secara istilah, penulis menyimpulkan Fathu al-Zari’ah adalah upaya membuka peluang
dengan suatu jalan atau sarana atau wasilah atau tindakan yang dapat menjembatani kepada
suatu kebaikan (maslahah) yang diperintahkan atau dianjurkan oleh syariat.

Pengertian Saddu al-Zari ‘ah _
Sebagaimana Fathu al-Zari’ah, Saddu al-Zari’ah juga merupakan mudhaf dan mudhafun

ilaih, yang secara bahasa sadd () berasal dari kata /2w - 2w - 2w yang berarti menutup atau

menyumbat (Munawwir 1997, 620).
Sadd juga diartikan sebagai:

21 Gty Moy Jadl 53] : sy

Artinya: menutup cela, dan menutup kerusakan, dan juga berarti mencegah atau melarang
(al-*‘Anzi 2007, 64).

Secara terminologi, sadd al-Zari’ah diartikan menutup jalan atau mencegah terjadinya hal-
hal yang menimbulkan kerusakan baik dalam bentuk fasilitas, keadaan perilaku yang dapat
membuat kemudaratan bagi orang lain, sehingga kemudaratan dapat diubah dalam bentuk yang
dilarang (Darmawati. 2019, 80).

Kedudukan Fathu al-Zari’ah dan Saddu al-Zari’ah sebagai Hujjah
Jika dilihat dalam pembahasan kitab ushul figh, baik yang kitab klasik maupun

kontemporer jarang didapati pembahasan secara khusus tentang Fathu al-Zari’ah. Berbeda
halnya dengan Saddu al-Zari’ah yang kerap kali dijumpai dalam buku Ushul figh terutama
dalam bab metode ijtihad. Namun pada dasarnya konsep Fathu Al-Zari’ah tidak dapat
dilepaskan dari konsep yang mendahuluinya yakni Saddu al-Zari’ah, karena Fathu Al-Zari’ah
adalah sebuah metode hasil pengembangan dari konsep Sadd Al-Zari’ah.

Seperti halnya metode-metode ijtihad lainnya, pemberlakuan metode Saddu al-Zari’ah
maupun Fathu al-Zari’ah adalah digunakan sebagai sarana untuk mencapai tujuan

ISSN: 2747-0474; E-ISSN: 2747-0482



258 ABHATS: Jurnal Islam Ulil Albab

Vol. 6, No. 2, September 2025

pemberlakuan hukum Islam atau dikenal dengan magqashid Syariah. Sementara pemahaman
mudah terkait magasid Syariah adalah untuk menghindari kerusakan (dar’ul mafasid) dan
mewujudkan kemaslahatan (jalbul mashalih), karena itulah terkait dengan sarana dan atau
wasilah suatu perbuatan, jika suatu perbuatan diduga kuat akan menghasilkan suatu kebaikan
dan mewujudkan kemaslahatan, maka hal apapun yang menjadi sarana untuk itu wajib diadakan
dan dimunculkan, demikian sebaliknya jika diduga kuat perbuatan tersebut mengarah kepada
kemafsadatan, maka hal apapun yang menjadi sarana untuk itu wajib dihilangkan atau dilarang.

Menurut Romli dalam bukunya Pengantar Ilmu Ushul Figih menyebutkan pada umumnya
jumhur Ulama berpendapat bahwa sadd al-zari’ah dapat dijadikan hujjah dalam menetapkan
hukum. Ulama dari kalangan Maliki dan Hanbali menjadikan sadd al-Zari’ah sebagai salah satu
dalil dalam menetapkan hukum syara’, sedangkan kalangan ulama Hanafiyah dan Syafi’iyyah
lebih hati-hati dalam penggunaanya, kadang di kasus tertentu digunakan sebagai dalil namun
di kasus-kasus lain menolak penggunaan sadd al-Zari’ah (Romli 2017, 223).

Abdul Karim Zaidan menjelaskan bahwa salah satu mazhab yang banyak menerapkan
konsep sadd al-dzari’ah adalah Malikiyyah. Menurutnya, mazhab ini menggunakan sadd al-
dzari’ah ketika suatu perantara terbukti mengarah pada kemafsadatan. Sebaliknya, apabila
suatu sarana justru membawa pada maslahah rajihah, maka mereka memperbolehkan fath al-
dzari’ah, meskipun sarana tersebut secara asal dilarang oleh syariat (Zuhaili 1999, 250).

Dari penjelasan mengenai Saddu al-Zari’ah dan Fathu al-Zari’ah di atas, maka dapat
diketahui meskipun terdapat perbedaan pendapat dalam penerapannya, akan tetapi Saddu al-
Zari’ah dan Fathu al-Zari ah keberadaannya diakui sebagai salah satu metode ijtihad.

Penerapan Metode Fathu al-Zari’ah dan Saddu al-Zari’ah
Seperti telah disebutkan di muka, metode Saddu al-Zari’ah dan Fathu al-Zari’ah adalah

metode yang masih dipertentangkan dalam implementasinya, olehnya itu dibutuhkan kehati-
hatian guna menghindari adanya kekeliruan dalam penerapan hukumnya, karena penggunaan
kedua metode tersebut bersifat kasuistik sehingga tidak bisa berlaku general.

Guna menentukan apakah sarana, alat dan atau wasilah (Al-Zari’ah) bisa dipergunakan
atau tidak karena keberadaannya menentukan boleh tidaknya suatu perbuatan untuk dilakukan,
maka secara umum hal itu bisa dilihat dari dua hal (Zuhaili 1986, 178—179), hal mana dijelaskan
pula oleh Misbahuddin dalam bukunya yang berjudul Ushul Figh, (Misbahuddin 2013, 208)
yaitu:

a. Motif atau motivasi yang mendorong seseorang untuk melakukan suatu perbuatan,
apakah perbuatan itu akan berdampak kepada sesuatu yang diharamkan atau
dihalalkan.

b. Akibat yang terjadi dari perbuatan, tanpa harus melihat kepada motif dan niat si
pelaku. Apabila akibat atau dampak yang secara dominan muncul dari suatu perbuatan
adalah hal-hal yang dilarang syariat atau menimbulkan mafsadah, maka perbuatan
tersebut wajib dicegah begitu sebaliknya.

Sedangkan menurut Ibnu Qayyim al-Jauzy sebagaimana dikemukakan oleh Ismail Jalili

menyimpulkan setidaknya ada tiga syarat yang harus dipenuhi dalam melaksanakan konsep
sadd al-zariah, (Jalili 2020, 66—74) yakni:

ISSN: 2747-0474; E-ISSN: 2747-0482



ABHATS: Jurnal Islam Ulil Albab 259
Vol. 6, No. 2, September 2025

a. Keburukan (mafsadat) yang kemungkinan akan timbul dari suatu perbuatan yang
mubah benar-benar jelas dan lebih besar dari kemaslahatan yang ditimbulkan
perbuatan tersebut.

b. Perbuatan yang boleh dilakukan karena berpijak kepada konsep sadd al-zariah tidak
boleh terus menerus berulang. Apabila kebaikan yang ada di dalamnya lebih besar
dari keburukan yang ditumbulkannya, maka harus diperhatikan sisi sebab dan
mengabaikan hasil akhir, karena apa yang diharamkan demi menghindari perbuatan
dosa lebih ringan daripada apa yang diharamkan karena tujuan yang tidak baik;

c. Kaidah sadd al-zariah tidak boleh bertentangan dengan nash syar’i. Ketika ada
pertentangan antara kaidah sadd al-zariah dengan nash syar’i yang jelas, maka upaya
penggunaan metode sadd al-zari’ah menjadi batal.

Dari dua pendapat yang telah disebutkan di atas, maka dapat dimaknai dalam kasus tertentu
terkadang Fathu al-Zari’ah harus diposisikan sebagai metode ijtihad yang dipakai, sementara
Saddu al-Zari’ah dikesampingkan. Namun dalam kondisi yang berbeda yang terjadi juga harus
sebaliknya, keduanya berdasar pada adanya kemungkinan-kemungkinan yang bersifat
kasuistik.

Konsep Harta dalam Perkawinan

Pengertian Harta Bersama
Istilah harta bersama mempunyai berbagai jenis penyebutan yang berbeda-beda tergantung

pada di daerah mana. Sebagai contoh di Kalimantan disebut dengan barang perpantangan,
kemudian di Minangkabau harta bersama dikenal dengan istilah harta suarang, di Sulawesi
Selatan (Makassar dan Bugis) biasanya disebut dengan istilah cakkara, di Jawa Tengah dan
Jawa Timur lazim disebut dengan gono gini (Prodjodikoro 1991, 3).

Secara singkat Kamus Besar Bahasa Indonesia mengartikan harta bersama sebagai harta
yang diperoleh bersama di dalam perkawinan (Pusat Pembinaan dan Pengembangan Bahasa
1994, 52). Harta adalah suatu barang, uang dan sebagainya yang menjadi kekayaan. Sedangkan
bersama adalah seharta, semilik. Selanjutnya mengenai pengertian harta secara terminologis
adalah barang-barang, uang dan sebagainya yang menjadi kekayaan yang diperoleh suami istri
secara bersama-sama dalam perkawinan (Pusat Pembinaan dan Pengembangan Bahasa 1994,
412).

Harta Bersama dalam Berbagai Sudut Pandang

Harta Bersama menurut Figh
Pada dasarnya dalam kajian figh induk (klasik) sulit ditemukan bab yang membahas

mengenai harta bersama dalam sebuah ikatan perkawinan dikarenakan tidak adanya ayat al-
Quran maupun hadits yang secara langsung membahas tentang harta dalam perkawinan kecuali
harta warisan. Salah satu alasan terkuatnya adalah disebabkan dalam konsep Islam harta istri
tetap menjadi milik istri dan dikuasai sepenuhnya oleh dirinya sendiri, demikian pula dengan
harta suami menjadi milik suami dan dikuasai sepenuhnya oleh dirinya, sehingga mereka tidak
mengenal adat (kebiasaan) mengenai pencarian harta bersama antara suami istri (Harahap 1997,
297).

Dalam membina keluarga, suami dan istri bekerja sama dengan menjalankan tugas masing-
masing. Suami berusaha mencari nafkah untuk mencukupi kebutuhan istri dan anak-anaknya,
sementara istri mengasuh anak dan mengatur urusan rumah tangga. Karena itu, peran istri juga

ISSN: 2747-0474; E-ISSN: 2747-0482



260 ABHATS: Jurnal Islam Ulil Albab

Vol. 6, No. 2, September 2025

dianggap sebagai bagian penting dari usaha bersama dalam rumah tangga.

Oleh karena pasangan suami istri melakukan kerja sama dan usaha bersama dalam rumah
tangga, maka harta bersama yang diperoleh selama masa perkawinan tersebut dapat
disepadankan dengan konsep syirkah. Hal tersebut dikarenakan ketika seseorang telah menikah,
maka terjadilah percampuran harta suami dan istri yang tidak dapat dibeda-bedakan lagi.
Dengan kata lain harta bersama itu adalah harta yang dihasilkan dengan jalan syirkah atau
kerjasama antara suami dan istri yang menyebabkan percampuran harta yang satu dengan yang
lain. Atau lebih spesifik lagi kerjasama antara suami dan istri disebut dengan Syirkah abdan
mufawwadhah yang berarti perkongsian tenaga dan perkongsian tak terbatas antara suami dan
istri sampai perkawinan tersebut putus, baik karena perceraian maupun karena kematian (al-
Ansarin.d., 255).

Konsep syirkah abdan itu sendiri dijelaskan oleh Syaikh Zakaria al-Anshari dalam Kitab
Fathul Wahab sebagai kerja sama dua orang dalam usaha fisik, baik dengan pembagian kerja
yang sama atau berbeda namun dengan kesesuaian bidang kerja (Tihami and Sahrani 2013,
181).Selain itu, menurut pendapat adz-Dzahabi dalam Kitab Asy-Syarqawi yang secara pokok
menyebutkan jika terjadi persekutuan dalam suatu kumpulan harta, maka jika harta tersebut
dapat dibedakan, maka masing-masing mendapat bagian sesuai usahanya. Namun jika tidak
dapat dibedakan, maka keduanya harus berdamai. Apabila harta itu berasal dari milik salah
satu pihak dalam keadaan seperti ini, maka seluruh harta menjadi milik yang bersangkutan,
dan pihak lainnya berhak mendapatkan upah, meskipun ada keuntungan karena adanya
persekutuan (adz-Dzahabi 1226, 109). Sedang menurut Syekh Syihabuddin ar-Ramli: Jika dua
orang berusaha bersama lalu berpisah, hasilnya dibagi merata, jika tidak bisa, dibagi sesuai
dengan upah yang berlaku di masyarakat (ar-Ramlt 2009, 624).

Dari penjelasan di atas dapat disimpulkan, bahwa tidak ada pengaturan secara jelas baik
dalam Al-Quran maupun hadits tentang harta bersama. Para ulama figh mengkategorikan harta
dalam perkawinan menyerupai atau sebagai syirkah abdan karena terjadi kerjasama antara
suami dan istri, yang mana pembagiannya dapat dilakukan apabila harta tersebut diusahakan
secara bersama dan telah bercampur.

Harta Bersama menurut Undang-undang Perkawinan
Dalam Undang-undang Nomor 1 Tahun 1974 tentang Perkawinan, harta bersama diatur

dalam Bab VII dengan judul “Harta Benda dalam Perkawinan” yang memuat 3 Pasal yakni
Pasal 35, 36 dan 37.

Dalam Pasal 35 Ayat (1) pada pokoknya memuat konsep perolehan selama perkawinan
menjadi harta bersama, selanjutnya dalam ayat (2) membahas tentang harta-harta yang diperoleh
baik oleh suami maupun istri yang berasal dari hadiah maupun warisan bukan termasuk kategori
harta bersama melainkan sebagai harta bawaan dan menjadi hak masing-masing suami atau istri.

Harta Bersama menurut Kompilasi Hukum Islam
Dalam Instruksi Presiden Nomor 1 Tahun 1991 tentang Kompilasi Hukum Islam (KHI)

harta kekayaan dalam perkawinan diatur dalam Pasal 85 sampai dengan Pasal 97 yang pada
pokoknya tidak jauh berbeda dengan ketentuan dalam Undang-undang Perkawinan terutama
tentang pengertian harta bersama, klasifikasi harta dalam perkawinan dan bagian masing-
masing suami istri atas harta bersama, meskipun pengaturan dalam KHI lebih rinci lagi yakni
ditambah dengan harta bersama dalam perkawinan poligami serta ketentuan tentang hak dan

ISSN: 2747-0474; E-ISSN: 2747-0482



ABHATS: Jurnal Islam Ulil Albab 261
Vol. 6, No. 2, September 2025

kewajiban dalam menjaga dan menggunakan harta bersama.

Kompilasi Hukum Islam mengartikan harta dalam perkawinan sebagai Syirkah yakni harta
yang diperoleh baik sendiri-sendiri atau bersama suami-isteri selama dalam ikatan perkawinan
berlangsung, tanpa mempersoalkan terdaftar atas nama siapapun, baik harta berwujud maupun
tidak berwujud termasuk juga pertanggungjawaban atas hutang untuk kepentingan keluarga
maka dibebankan kepada harta bersama dengan pembagian porsi masing-masing seperdua.

Selain itu, dalam KHI juga diatur tentang harta bersama dalam perkawinan poligami yakni
terdapat dalam Pasal 94 ayat 1 dan 2 yang secara garis besar mengartikan harta bersama dari
perkawinan poligami masing-masing terpisah dan berdiri sendiri dan dihitung pada saat
berlangsungnya akad perkawinan yang kedua, ketiga atau keempat.

Dari ketiga sudut pandang di atas (figh, Undang-undang perkawinan dan Kompilasi
Hukum Islam) dapat disimpulkan bahwa harta bersama atau gono gini adalah harta-harta yang
diperoleh suami atau istri karena usahanya dalam masa perkawinan, baik mereka bekerja
bersama-sama untuk mendapatkan harta tersebut ataupun hanya suami saja bekerja sedangkan
istri berada di rumah untuk mengurus rumah tangga beserta anak-anak di rumah, tidak peduli
terdaftar atas nama suami atau istri.

Hak-hak Anak Pasca Perceraian

Mengenai hak-hak anak secara garis besar dituangkan dalam Undang-undang Nomor 35
Tahun 2014 tentang Perlindungan antara lain hak tersebut adalah memperoleh perlindungan
dari: a. penyalahgunaan dalam kegiatan politik; b. pelibatan dalam sengketa bersenjata; c.
pelibatan dalam kerusuhan sosial; d. pelibatan dalam peristiwa yang mengandung unsur
Kekerasan; e. pelibatan dalam peperangan; dan f. kejahatan seksual dan hal tersebut merupakan
tanggung jawab negara guna memberikan dukungan sarana dan prasaranya (Undang-Undang
RINo. 35 Tahun 2014, 8).

Menurut YM H. Amran Suadi (Hakim Agung MA RI) negara harus hadir untuk
memberikan keamanan bagi masyarakat terkhusus untuk anak-anak agar terhindar dan konflik
hukum dan eksploitasi anak yang tidak bertanggung jawab. Kehadiran negara dalam
memberikan perlindungan anak tidak cukup dengan regulasi dan kebijakan yang dikeluarkan.
Lebih dari itu harus disertai dengan adanya mindset aparatur negara. Tanpa melibatkan aparatur
negara mustahil perlindungan anak dapat dilaksanakan sesuai amanah undang-undang (Suadi
2023, 174-175).

Berkaitan dengan perundang-undangan di atas, maka suatu keharusan bagi orang tua dan
Negara untuk menjamin adanya perlindungan terhadap hak hak anak. Hak-hak anak tersebut
dapat diperinci sebagai berikut:

1. Anak berhak atas kesejahteraan, perawatan, asuhan dan bimbingan berdasarkan kasih
sayang baik dalam keluarganya maupun di dalam asuhan khusus untuk tumbuh dan
berkembang dengan wajar;

2. Anak berhak atas pelayanan untuk mengembangkan kemampuan dan kehidupan
sosialnya, sesuai dengan kebudayaan dan kepribadian bangsa, untuk menjadi
warganegara yang baik dan berguna;

3. Anak berhak atas pemeliharaan dan perlindungan, baik semasa dalam kandungan
maupun sesudah dilahirkan;

4. Anak berhak atas perlindungan terhadap lingkungan hidup yang dapat membahayakan
atau menghambat pertumbuhan dan perkembangannya dengan wajar.

Dalam konteks keluarga dan pemenuhan hak-hak anak, orang tua merupakan pihak utama

ISSN: 2747-0474; E-ISSN: 2747-0482



262 ABHATS: Jurnal Islam Ulil Albab

Vol. 6, No. 2, September 2025

yang memikul tanggung jawab terhadap kesejahteraan anak, baik dalam aspek rohani, jasmani,
maupun sosial. Setiap anak memiliki hak untuk hidup, tumbuh, dan berkembang secara layak,
serta berhak memperoleh perlindungan dari segala bentuk kekerasan dan diskriminasi
sebagaimana ditegaskan dalam Undang-Undang Dasar 1945.

Anak dipandang sebagai tunas bangsa, generasi penerus dengan potensi dan peran strategis,
yang memiliki karakteristik khusus sehingga perlu mendapat perlindungan dari perlakuan yang
tidak manusiawi yang dapat menimbulkan pelanggaran hak asasi manusia. Hal ini sejalan
dengan Pasal 26 ayat (1) Undang-Undang Nomor 35 Tahun 2014 tentang Perubahan atas
Undang-Undang Nomor 23 Tahun 2002 mengenai Perlindungan Anak, yang menegaskan
kewajiban serta tanggung jawab orang tua dan keluarga.

Dari uraian tersebut, jelas bahwa orang tua dan keluarga memiliki peranan penting yang
tidak dapat diabaikan dalam pemenuhan hak-hak anak. Kewajiban orang tua meliputi
pemenuhan kebutuhan anak, termasuk hak atas pendidikan. Ketika orang tua tidak hadir di
rumah, hal ini berpotensi menimbulkan kekurangan dalam pemenuhan hak anak, khususnya
terkait pendidikan dan pembinaan.

Perceraian, dengan alasan apapun, selalu membawa dampak yang serius bagi anak. Anak
akan kehilangan kesempatan untuk merasakan kasih sayang kedua orang tua secara utuh,
padahal hal tersebut sangat penting bagi perkembangan mentalnya. Tidak jarang, perpisahan
orang tua juga berujung pada terlantarnya pengasuhan anak. Oleh karena itu, dalam ajaran
Islam, perceraian sebisa mungkin harus dihindari, karena meskipun diperbolehkan, ia tetap
termasuk perbuatan yang paling dibenci Allah.

Bagi anak yang lahir dari sebuah keluarga, perceraian orang tua merupakan peristiwa yang
dapat mengguncang kehidupannya. Kondisi ini berpotensi menimbulkan dampak negatif
terhadap proses tumbuh kembang anak, sehingga dalam banyak kasus, anak menjadi pihak yang
paling merasakan penderitaan akibat perpisahan orang tuanya (Zein 2004, 166—167).

Kompilasi Hukum Islam mengatur akibat hukum perceraian terhadap anak yakni terdapat
dalam Pasal 156, yang secara garis besar dapat disimpulkan sebagai berikut (Kompilasi Hukum
Islam n.d., 102):

a. Anak yang belum mumayyiz atau belum berusia 12 tahun berhak mendapat hadhanah
(pengasuhan) dari ibunya, sedang jika sudah mumayyiz (lebih dari 12 tahun) maka si
anak dapat memilih untuk mendapat hadhanah dari ayah atau ibunya.

b. Semua biaya hadhanah dan nafkah anak menjadi tanggungan ayah menurut
kemampuannya sekurang-kurangnya sampai anak tersebut dewasa atau dapat
mengurus diri sendiri (21 tahun).

Akibat hukum dari perceraian tersebut tidak memuat maupun menyinggung dan
memperhitungkan terkait hak anak terhadap harta bersama ayah ibunya, lantas bagaimana
negara menjamin hak-hak anak dalam tumbuh kembangnya dalam hal pemenuhan kebutuhan
tempat tinggal anak setelah kedua orang tuanya berpisah sedang rumah tempat tinggal tersebut
merupakan harta bersama satu-satunya bagi suami maupun istri.

ISSN: 2747-0474; E-ISSN: 2747-0482



ABHATS: Jurnal Islam Ulil Albab 263
Vol. 6, No. 2, September 2025

Analisis Konsep Fath al-Zari’ah dan Sadd al-Zari’ah terhadap Surat Edaran Mahkamah
Agung Nomor 1 Tahun 2022 Butir C.1.a tentang Kepentingan Terbaik Anak dalam
Sengketa Harta Bersama

Harta bersama atau sering disebut sebagai harta gono-gini sebagaimana telah dikemukakan
sebelumnya dimaknai sebagai harta yang diperoleh suami atau istri, baik secara sendiri-sendiri
atau pun bersama-sama sejak awal perkawinan hingga terjadi perceraian baik cerai mati
maupun cerai hidup tidak peduli terdaftar atas nama suami atau istri (Arto 1996, 70).

Undang-undang Perkawinan dan Kompilasi Hukum Islam menganut norma kesetaraan
hak, kewajiban serta kedudukan hukum antara suami dan istri, hal tersebut pun menjadi norma
dalam hukum harta bersama sehingga seorang suami ataupun istri tidak dapat bertindak hukum
sendiri atas harta bersamanya karena harus atas sepengetahuan dan persetujuan kedua belah
pihak dan hal tersebut pun berlaku meskipun perkawinan keduanya putus dan harta tersebut
belum dilakukan pembagian (Asnawi 2020, 58).

Walaupun kedudukan harta bersama telah diatur secara tegas dalam undang-undang,
kenyataannya masih sering menimbulkan sengketa antara suami dan istri yang terikat dalam
perkawinan. Salah satu persoalan yang kerap muncul terkait harta bersama adalah mengenai
tanggung jawab atas utang yang timbul selama perkawinan berlangsung. Penting untuk
dipahami bahwa perceraian—baik karena kematian maupun perceraian hidup tidak serta merta
menghapus keberlakuan utang yang lahir dalam masa perkawinan (Daud and Ishak 2020, 148—
170).

Nomenklatur “hutang bersama” dalam Undang-undang Perkawinan maupun Kompilasi
Hukum Islam tidak berdiri sendiri, keberadaannya menjadi satu kesatuan yang tidak dapat
dilepaskan dari pembahasan harta bersama, sehingga dapat dimaknai cakupan harta bersama
terdiri komponen aktiva (asset/kekayaan) dan passiva (kewajiban dan hutang) (Muhammad and
Hanapi 2021, 104-120) dengan mekanisme pembayaran hutang bersama dibebankan kepada
harta bersama, namun bila harta bersama tidak mencukupi untuk membayar hutang bersama
tersebut, maka pembebanannya pada harta pribadi suami terlebih dahulu barulah jika tetap tidak
mencukupi beralih menjadi beban harta pribadi istri (Kompilasi Hukum Islam n.d., Pasal 93).

Namun demikian dalam kehidupan berumah tangga tidak selalu berlangsung seperti
idealnya. Cukup banyak fakta yang menunjukkan adanya ketidakseimbangan dalam
menjalankan peran dan tanggung jawab masing-masing suami istri. Pada satu kasus suami bisa
saja tetap menjalankan kewajibannya menafkahi, akan tetapi istri mungkin tidak sungguh-
sungguh dalam menjalankan kewajibannya, atau boleh jadi dalam kasus lain berbalik istrilah
yang menjadi tulang punggung keluarga sedangkan suami mengurus rumah dan anak.

Pembagian harta bersama ataupun hutang bersama harus dilakukan dengan pendekatan
yang adil dan bijaksana dengan memperhatikan kepentingan semua pihak termasuk anak yang
belum dewasa, karena anak menanggung beban yang lebih berat atas perceraian orang tuanya
sedang dirinya sendiri tidak kuasa untuk menanggungnya karena usia dan pemikiran yang
belum dewasa.

Sebagai bagian dari kelompok rentan, anak perlu mendapat perhatian khusus agar mereka
dapat dengan mudah memperoleh dan mempertahankan hak-haknya. Hal itu disebabkan karena
anak termasuk kelompok masyarakat lemah yang sering kali keberadaannya dianggap tidak ada
dan tidak diperhitungkan, termasuk dalam pembagian harta bersama orang tuanya pasca
perceraian, untuk itu perlu dilakukan upaya pencegahan agar anak terhindar dari penelantaran
(Undang-Undang RI No. 39 Tahun 1999, Penjelasan Pasal 5 ayat (3)).

ISSN: 2747-0474; E-ISSN: 2747-0482



264 ABHATS: Jurnal Islam Ulil Albab

Vol. 6, No. 2, September 2025

Salah satu upaya perlindungan hukum terhadap anak terkait perceraian yang bersinggungan
dengan pembagian harta bersama adalah Rumusan Hasil Rapat Pleno Kamar Agama pada
Mahkamah Agung RI yang dituangkan dalam Surat Edaran Mahkamah Agung Nomor 1 Tahun
2022 terdapat pada butir C angka 1 huruf (a) yang mengatur norma baru apabila harta bersama
yang obyeknya berupa rumah satu-satunya yang menjadi tempat tinggal anak, maka
pembagiannya ditunda atau baru bisa dilaksanakan apabila anak tersebut telah dewasa (berusia
21 tahun) atau sudah menikah.

Dalam berbagai peraturan perundang-undangan di Indonesia antara lain KUHPerdata,
Undang-undang Perkawinan, Undang-undang Perlindungan Anak, Undang-undang Pengadilan
Anak, Undang-undang Hak Asasi Manusia, Kompilasi Hukum Islam, semua memiliki
ketentuan yang berbeda-beda mengenai batas usia dewasa. Ini dianggap sebagai kerancuan
untuk menentukan kapan seseorang dianggap cakap dalam melakukan perbuatan hukum. Setiap
perbuatan hukum disyaratkan cakap untuk melakukannya, namun perbuatan hukum yang
berbeda memilik kecakapan yang berbeda pula (Setiawan and Fatmawati 2024, 809). Sedang
dalam Rumusan Hasil Rapat Pleno Kamar Agama pada Mahkamah Agung RI yang dituangkan
dalam Surat Edaran Mahkamah Agung Nomor 1 Tahun 2022 terdapat pada butir C angka 1
huruf (a), batas dewasa telah diperjelas yakni 21 tahun atau telah menikah.

Ketentuan dewasa dalam SEMA 1 Tahun 2022 tersebut seirama dengan batas usia
kewajiban pemeliharaan anak yang termuat dalam Pasal 98 Kompilasi Hukum Islam dimana
dijelaskan usia anak yang mampu berdiri sendiri atau dewasa adalah 21 tahun sepanjang anak
tersebut tidak bercacat fisik, mental atau belum pernah melakukan perkawinan dan Pasal 149
huruf (d) yang menjelaskan tentang kewajiban bekas suami pasca perceraian yakni memberikan
biaya hadhanah untuk anak-anaknya yang belum mencapai usia 21 tahun (Kompilasi Hukum
Islam n.d.).

Selain hukum yang diatur secara tertulis, Hukum adat ternyata memiliki konsep yang
tersendiri dalam memandang kedewasaan anak. Kedewasaan anak tidak dilihat dari usia atau
keadaan fisik anak. Seseorang dikatakan sebagai belum dewasa atau masih tergolong sebagai
anak apabila dia masih belum bekerja sendiri, belum cakap berbuat hal-hal yang disyaratkan
oleh masyarakat dan belum dapat mengurus harta kekayaannya secara mandiri (Hadikusuma
1993, 11). Begitu pula dengan R. Soepomo ketika menjelaskan ukuran kedewasaan seseorang
dalam masyarakat Jawa Barat sebagaimana yang dikutip oleh Irma Setyo Sumitro adalah diukur
dari 3 (tiga) segi: (1) dapat bekerja sendiri (mandiri), (2) cakap untuk melakukan apa yang
disyaratkan dalam kehidupan masyarakat dan bertanggung jawab serta (3) dapat mengurus
harta kekayaannnya sendiri (Soemitro 1990, 19). Ketiga syarat tersebut merupakan syarat
mutlak yang harus dipenuhi oleh seseorang jika ingin lepas dari status anak, hal mana tidak
masuk di dalamnya usia.

Kesamaan batas usia dewasa dalam SEMA 1 Tahun 2022 dan Kompilasi Hukum Islam
terkait pemeliharaan anak atau hadhanah menunjukkan bahwa pembagian harta bersama pasca
perceraian tidak dapat dipisahkan dari proses pengasuhan dan pemeliharaan anak (hadhanah),
keduanya sama-sama merupakan ekses atau konsekuensi dari adanya perceraian dan patut
untuk mendapatkan perhatian lebih.

Pengasuhan anak merupakan proses yang berkelanjutan, berlangsung melalui interaksi
antara orang tua dan anak, dengan tujuan mendukung optimalisasi pertumbuhan dan
perkembangan anak. Dalam kondisi ideal, tanggung jawab pengasuhan seharusnya dipikul

ISSN: 2747-0474; E-ISSN: 2747-0482



ABHATS: Jurnal Islam Ulil Albab 265
Vol. 6, No. 2, September 2025

secara seimbang oleh kedua orang tua, baik suami maupun istri. Keterlibatan aktif orang tua
dalam pengasuhan bukan hanya menjadi bentuk pemenuhan kewajiban, tetapi juga memberikan
pengaruh langsung terhadap pembentukan karakter, kepribadian, serta kesejahteraan psikologis
anak (Fajrin and Purwastuti 2022, 2725-2734).

Hal itu dilandasi karena dengan dukungan langsung kedua orang tuanya, anak akan dapat
tumbuh dan berkembang secara positif, tercukupi kebutuhan jasmani dan rohaninya. Sedang
ketika terjadi perceraian partisipasi kedua orang tuanya dalam melakukan pengasuhan menjadi
terganggu, masing-masing ayah maupun ibu mempunyai hak yang sama untuk mengasuh anak-
anaknya tersebut. Akan tetapi, apabila kedua orang tuanya tersebut berselisih terhadap hak asuh
atasnya, maka pengadilan dapat menentukan siapa yang lebih berhak sebagaimana dalam Pasal
41 ayat (1) Undang-Undang Perkawinan.

Salah satu prinsip mendasar dalam perlindungan anak, selain prinsip non-diskriminasi,
prinsip kelangsungan hidup dan perkembangan anak, serta prinsip penghargaan terhadap
pendapat anak, adalah prinsip kepentingan terbaik bagi anak (the best interest of the child).
Prinsip ini menegaskan bahwa dalam setiap keputusan yang menyangkut anak, termasuk dalam
penentuan hak asuh pasca perceraian, kepentingan terbaik anak harus ditempatkan sebagai
pertimbangan utama. Dengan demikian, anak diharapkan dapat tetap tumbuh dan berkembang
secara optimal, baik dari segi fisik, mental, maupun sosial, demi masa depannya yang lebih baik
(Anam and Farida 2023, 1649-1656). Selain itu pemberian hak asuh anak kepada salah satu
orangtua diharapkan tidak memutus tali silaturrahim. Artinya, orang tua yang tidak memegang
hak asuh tetap memiliki hak untuk bertemu dan berinteraksi dengan anaknya, sepanjang
pertemuan tersebut diketahui serta diizinkan oleh orang tua pemegang hak asuh. Sebaliknya,
orang tua yang memegang hak asuh tidak diperkenankan menutup akses, melarang, atau
menghalangi orang tua yang tidak memegang hak asuh untuk menjalin hubungan dengan anak,
sepanjang hal tersebut tidak membahayakan keselamatan maupun kepentingan terbaik bagi
anaknya (SEMA No. 1 Tahun 2017, Rumusan Hukum Kamar Agama Nomor 4).

Pemberlakuan prinsip perlindungan anak berupa kepentingan terbaik anak dalam
hadhanah, juga dapat diterapkan dalam teknis pembagian harta bersama. Sehingga proses
pembagian harta bersama tidak hanya memperhatikan hak dari bekas suami dan bekas istri saja,
akan tetapi juga diharapkan tidak melanggar atau merugikan hak-hak anak yang semestinya
diperoleh dalam rumah tangga yang salah satunya telah ditunjukkan dalam Surat Edaran
Mahkamah Agung Nomor 1 Tahun 2022 butir C.1.a yang mengatur norma baru apabila harta
bersama berupa rumah satu-satunya yang menjadi tempat tinggal anak, maka pembagiannya
ditunda sampai anak tersebut dewasa (berusia 21 tahun) atau telah menikah. Norma baru ini
akan penulis uji menggunakan dua kerangka metode ijtihad yakni teori fath al-zari’ah dan sadd
al-zari’ah.

Kerangka utama dari fath al-Zari’ah adalah membuka wasilah atau sarana atau jalan seluas-
luasnya agar sasaran kebaikan (maslahat) yang dituju dapat terwujud, dengan kata lain
kebolehan menggunakan metode fath al-Zari’ah adalah karena adanya unsur kebaikan atau
maslahat yang dihasilkan dan akan dituju.

Sebaliknya pada metode sadd al-zari’ah, jalan menuju ketidakbaikan (mafsadat) harus
diupayakan untuk ditutup serapat-rapatnya. Ibn Asyur menjelaskan Sadd al-Zari’ah sebagai
sebuah istilah atau Lagob yang dipakai para fuqaha terkait dengan sebuah konsep upaya
pembatalan, pencegahan dan pelarangan perbuatan-perbuatan yang diza ‘wilkan atau diduga
mengarah pada kerusakan yang jelas atau disepakati (mu tabar) padahal sejatinya perbuatan

ISSN: 2747-0474; E-ISSN: 2747-0482



266 ABHATS: Jurnal Islam Ulil Albab

Vol. 6, No. 2, September 2025

tersebut tidaklah mengandung unsur kerusakan atau mafsadah. Sehingga metode Sadd al-
zari’ah juga sering dimaknai sebuah metode yang bersifat preventif dalam rangka menjaga
kemungkinan-kemungkinan buruk serta agar tidak terjadi hal-hal yang berdampak negatif
karena acuan utama terkait dengan ‘illat hukum dari metode ini adalah munculnya aspek
kerusakan (mafsadat), sedang menghindari mafsadah adalah bagian dari magashid Syariah
(Baroroh 2018, 294).

Implementasi 2 (dua) cara berpikir tersebut tentu tidak bisa dilakukan secara serampangan,
dalam arti terdapat kriteria tertentu yang harus ditaati sebagaimana telah disinggung pada bab
yang lalu. Kriteria yang dimaksud adalah: 1) sasaran yang dituju benar menurut standar syariat,
2) dampak positif yang menjadi sasaran melampaui dampak negatifnya, 3) adanya
kemungkinan dampak negatif yang serius apabila sarana tidak dibuka, 4) tidak adanya sarana
lain yang dapat dilakukan (Rajab n.d., 2001-2006).

1. Sasaran sesuai dengan standar syariat
Penggunaan al-zZari’ah tidak boleh bertentangan dengan syariat. Jika terjadi

pertentangan antara al-Zari’ah dengan nash syar’i, maka usaha untuk menggunakan al-
zari’ah sebagai sebuah konsep istinbath hukum menjadi batal. Dengan demkian, secara
akal sehat dan secara syariat tidak boleh mengajukan dalil yang bertentangan di atas
dalil-dalil yang telah disepakati para ulama (Jalili 2020, 70-71).

Ketentuan yang diatur dalam SEMA Nomor 1 Tahun 2022 butir C.l.a
menggariskan bahwasanya demi mewujudkan kepentingan terbaik bagi anak, maka
dalam hal harta bersama berupa satu-satunya rumah yang menjadi tempat tinggal anak,
pembagian harta tersebut hanya dapat dilakukan bila anak tersebut sudah dewasa,
mandiri, sudah menikah atau berusia 21 tahun. Pengaturan dalam ketentuan tersebut
secara eksplisit menyebutkan “sasaran yang hendak dituju”, yaitu kepentingan terbaik
bagi anak dan sarana (al-Zari’ah) yang digunakan adalah memastikan keutuhan tempat
tinggal si anak.

Berbicara tentang magashid atau sasaran yang hendak dituju berupa kepentingan
terbaik bagi anak, maka akan mengarah pada upaya pemenuhan dan perlindungan hak
anak seutuhnya, namun tampaknya yang menjadi titik berat dalam ketentuan Surat
Edaran Mahkamah Agung Nomor 1 Tahun 2022 butir C.1.a adalah hak anak atas tempat
tinggal yang layak karena hak ini merupakan salah satu hak asasi yang dilindungi oleh
negara sebagaimana diatur dalam Pasal 28H Undang-Undang Dasar Negara Republik
Indonesia Tahun 1945. Adapun turunan dari hak atas tempat tinggal adalah hak untuk
bermain, hak untuk mendapat pendidikan, hak atas lingkungan sosial, dan hak-hak
lainnya yang berkait kelindan dengan tempat tinggal.

Al-Quran, salah satunya dalam surat an-Nahl ayat 80, menyinggung kedudukan
rumah bagi manusia. Rumah menjadi pembuka uraian tentang kenikmatan dari Allah
swt yang harus dijadikan sarana meniti jalan kesyukuran, sebelum pada ayat-ayat
selanjutnya Allah menyebutkan aneka ragam kenikmatan lainnya. Adalah bukan tanpa
maksud, nikmat berupa rumah menjadi hal pertama yang disebutkan mendahului nikmat
lainnya.

Dalam perspektif Islam, rumah tidak semata-mata berfungsi sebagai tempat tinggal,
melainkan juga sebagai ruang untuk menghadirkan rasa aman, damai, tenteram, serta
menumbuhkan kasih sayang dan kesetiaan di antara penghuninya. Untuk menjaga

ISSN: 2747-0474; E-ISSN: 2747-0482



ABHATS: Jurnal Islam Ulil Albab 267
Vol. 6, No. 2, September 2025

kehormatan rumah, Islam memberikan aturan yang tegas, salah satunya adalah larangan
memasuki rumah orang lain tanpa terlebih dahulu memberi salam dan meminta izin
kepada penghuninya, sebagaimana tertuang dalam QS. An-Nur:27.

Selain itu, tidak dibenarkan seseorang memeriksa rumah orang lain dengan alasan
apapun, dan tidak boleh mengintai-intai penghuninya sehingga menimbulkan rasa tidak
aman bagi penghuninya, sebagaimana dalam hadits Yahya bin Yahya dan Muhammad
bin Rumh.

Dalam kaitannya dengan kedudukan anak, rumah menjadi tempat pendidikan
pertama (Hadian, Maulida, and Faiz 2021, 240-246). Kemampuan orang tua
menjadikan rumah sebagai madrasah sangat mempengaruhi anak dalam menggapai
kesuksesan di kemudian hari. Dengan kata lain, cita-cita mewujudkan generasi yang
ideal dapat direalisasikan bila keluarga memberikan nilai lebih pada rumahnya.

Karena kedudukan penting itu lah, rumah/tempat tinggal menjadi salah satu
komponen nafkah yang menjadi hak anak di satu sisi dan menjadi kewajiban orang tua
di lain sisi (Zuhaili n.d., 7418). Pendapat ini pun telah diserap menjadi fikih Indonesia
melalui proses tagnin (perundangan), salah satunya dimuat dalam ketentuan Pasal 81
ayat (1) Kompilasi Hukum Islam (Kompilasi Hukum Islam n.d., Pasal 81 ayat (1)).
Singkatnya, komitmen untuk memastikan tempat tinggal bagi anak sebagaimana
terdapat dalam ketentuan SEMA Nomor 1 Tahun 2022 butir C.1.a dinilai selaras dengan
ketentuan syariat yang mendudukkan tempat tinggal sebagai sarana vital menyemai
generasi penerus bangsa dan agama,;

2. Dampak positif sasaran
Penggunaan formula al-Zari’ah dalam menetapkan suatu hukum harus berdampak

positif (daf’ul mashalih) yakni memiliki nilai kebaikan yang besar bagi sasaran, hal
mana perlindungan dan pengedepanan kepentingan terbaik anak sebagai sasaran utama
dengan mengesampingkan terlebih dahulu hak orang tuanya memiliki dampak yang
positif terhadap tumbuh kembang anak sebagai generasi penerus keluarga secara khusus
bagi orang tuanya;

Menangguhkan pembagian harta bersama, seperti dimaksud ketentuan SEMA
Nomor 1 Tahun 2022 butir C.l.a, dalam kaca mata hukum perikatan memang
merugikan bagi orang tua. Doktrin barat menyebutkan “justice delayed is justice
denied” (terlambat memberikan keadilan juga merupakan bentuk ketidakadilan) (Putri,
Ufran, and Saipudin 2024, 23-34). Menurut doktrin ini, sejak hak kepemilikan mutlak
itu timbul, maka saat itu pula ia dapat menguasai apa yang menjadi haknya. Adanya
sebab yang menjadikan seseorang tidak dapat mengakses apa yang menjadi haknya
merupakan ketidakadilan, sedangkan ketidakadilan merupakan bentuk kezaliman yang
dilarang oleh agama. Penguasaan hak bersama oleh salah satu pihak termasuk dalam
kategori al-ghasab (perampasan hak) yang haram dilakukan.

Pembacaan SEMA Nomor 1 Tahun 2022 butir C.1.a tentu tidaklah sebagaimana
tersebut di atas. Ketentuan penangguhan haruslah dibaca dalam sudut pandang yang
lebih komprehensif. Tidaklah cukup membaca ketentuan penangguhan hanya
menggunakan perspektif hukum perikatan. Logikanya, perikatan dalam perkawinan
bukanlah perikatan lahir semata, namun juga merupakan perikatan batin untuk
membangun keluarga. Karakteristik khas inilah yang memungkinkan adanya hak pihak
lain yang timbul dalam perkawinan, dalam hal ini adalah anak. Sehingga meskipun anak

ISSN: 2747-0474; E-ISSN: 2747-0482



268

ABHATS: Jurnal Islam Ulil Albab
Vol. 6, No. 2, September 2025

tidak menjadi bagian yang mengikatkan diri dalam perikatan, namun anak memiliki
seperangkat hak yang wajib dilindungi antara lain memiliki hak untuk tumbubh,
berkembang, dan berpartisipasi dalam lingkungan yang aman dan bebas dari kekerasan.

Penangguhan pembagian rumah satu-satunya tempat tinggal anak dapat berdampak
pada terjaganya psikologis anak, dimana anak tidak begitu merasakan perubahan pasca
perceraian orang tuanya kecuali hanya berpisahnya salah satu orang tuanya, sedang
dalam lingkungan pertemanan dan kemasyarakatan tidak ada perubahan.

3. Adanya kemungkinan dampak negatif yang serius

Ibnu Qayyim al-Jauziy sebagaimana dijelaskan oleh Ismail Jalili mensyaratkan
penggunaan sarana (al/-zari’'ah) apabila keburukan yang kemungkinan akan timbul dari
suatu perbuatan benar-benar jelas dan lebih besar dari kemaslahatan yang
ditimbulkannya (Jalili 2020, 67).

Ada dua kepentingan yang saling bertentangan dalam norma penangguhan harta
bersama. Pertama, kepentingan orang tua untuk ‘menikmati’ hak atas rumah
sepenuhnya. Kedua, kepentingan anak untuk mendapatkan tempat tinggal. Adapun
SEMA Nomor 1 Tahun 2022 butir C.1.a mendudukkan hak anak pada posisi prioritas.
Argumentasi yang dapat ditawarkan -salah satunya- adalah karena hak atas tempat
tinggal merupakan hak asasi yang dilindungi oleh konstitusi (UUD 1945, Pasal 28H).
Namun sebagaimana disebutkan dalam rumusan aturan, ketentuan penangguhan harta
bersama adalah dalam rangka mewujudkan kepentingan terbaik bagi anak.

Ketiadaan tempat tinggal bagi anak dinilai memberikan dampak besar bagi anak.
Sedikit-banyaknya tempat tinggal berpengaruh terhadap tumbuh-kembang anak, belum
lagi hal-hal yang bersifat immaterial, seperti keamanan dan kenyamanan yang mengarah
kepada penelantaran anak. Sedangkan di sisi orang tua, penangguhan pembagian harta
tersebut dinilai tidak mempengaruhi kebutuhan yang bersifat primer atau mendesak,
karena sebagai orang yang dewasa orang tua lebih dapat menerima dan berusaha untuk
mencari jalan terhadap permasalahan dan kebutuhannya dibanding anak, oleh
karenanya kepentingan anak harus lebih diutamakan dibandingkan kepentingan orang
tua karena dampak yang mungkin akan timbul kepada anak jauh lebih besar daripada
kepada orang tua.

Selain itu, secara normatif Islam juga memperingatkan agar para orang tua tidak
meninggalkan anak-anak dalam keadaan dhaif atau lemah sebagaimana tertuang dalam
QS. An-Nisa ayat 9 sebagai isyarat jangan sampai suami dan istri yang bercerai
berdampak buruk kepada terlantarnya kehidupan anak hal mana berdampak pula pada
pemenuhan hak-hak anak lainnya dan secara sistemik dapat mempengaruhi tumbuh
kembang anak hingga dewasa.

. Sarana lain yang dapat dilakukan tidak ada

Visi utama dari SEMA 1 Tahun 2022 adalah menjaga keutuhan tempat tinggal bagi
anak dan bukan penjaminan kepastian tempat tinggal. Rumusan SEMA Nomor 1 Tahun
2022 tidak memberikan pilihan atau alternatif lain dalam pemenuhan tempat tinggal
anak selain menangguhkan pembagian rumah satu-satunya yang ditinggali anak
tersebut. Keutuhan tempat tinggal bagi anak dalam SEMA tersebut seolah-olah menjadi
‘harga mati’ yang tidak dapat ditawar lagi dan tidak dapat diganti dengan alternatif atau
cara lain. Hal ini dapat dipahami bahwa SEMA mengharapkan anak korban perceraian

ISSN: 2747-0474; E-ISSN: 2747-0482



ABHATS: Jurnal Islam Ulil Albab 269
Vol. 6, No. 2, September 2025

tetap berada pada lingkungan pergaulan, masyarakat dan tempat tinggal yang sama;

Berbeda halnya jika yang menjadi sasaran utama adalah pemenuhan hak anak atas
tempat tinggal, maka terbuka cara/sarana lain yang dapat dilakukan, yaitu dengan
memberikan penjaminan tempat tinggal anak selain rumah tersebut atau bahkan hasil
penjualan rumah tersebut dapat digunakan untuk membeli rumah lagi meskipun lebih
kecil dari rumah sebelumnya. Ayah kandung yang memiliki kewajiban menyediakan
tempat tinggal harus menyediakan tempat tinggal lain yang layak bagi si anak. Tentu
andaikan cara ini dibuka, maka harus pula mempertimbangkan kepentingan terbaik bagi
anak (Konvensi Hak Anak, Pasal 3). Dalam artian, tempat tinggal yang baru haruslah
menunjang tumbuh-kembang anak, selain itu pula harus menjunjung hak anak untuk
didengar pendapatnya dalam hal anak sudah menginjak usia famyiz (Konvensi Hak
Anak, Pasal 12).

Dari analisis di atas, penulis bisa menyimpulkan konsekuensi logis dari membuka sarana
kebaikan (fath al-zari’ah) adalah menutup sarana keburukan (sadd al-zari’ah). Dalam konteks
ini, Surat Edaran Mahkamah Agung RI Nomor 1 Tahun 2022 Butir C angka 1 melakukan
penangguhan pembagian Harta Bersama tidak hanya berarti memberikan jaminan tempat
tinggal untuk anak (kepentingan terbaik anak), tapi juga menutup akses dari tindakan
menelantarkan anak akibat pembagian harta bersama yang tidak mempertimbangkan
kepentingan anak.

D. PENUTUP

“Subbanul yaum rijaalul ghodan”, pepatah Arab ini sepertinya patut dan cocok dijadikan
landasan betapa memberikan hak-hak anak adalah sangat penting, harus bahkan wajib
dilakukan oleh keluarga, masyarakat dan negara. Selain itu upaya pencegahan terhadap
tindakan yang menimbulkan kemafsadatan bagi anak pun harus diupayakan dengan sungguh-
sungguh.

Adanya krisis perlindungan terhadap anak terutama anak korban perceraian, sudah
sepatutnya menjadi perhatian yang serius bagi negara, guna membuat perangkat hukum untuk
mengawal agar hak-hak anak tidak terabaikan. Salah satu bentuk hadirnya negara dalam
penegakan keadilan yang berpihak kepada kepentingan terbaik anak adalah melalui putusan-
putusan hakim dari tingkat pertama hingga tingkat hakim agung.

Pentingnya keseriusan dalam melakukan perlindungan terhadap anak korban perceraian ini
bukan tanpa alasan, karena para pelaku perceraian yakni bekas suami dan istri lebih sering
memfokuskan pada perebutan harta bersama ketimbang nasib anak-anak mereka. Olehnya itu,
penulis mengkajinya dalam konteks pengedepanan kepentingan terbaik anak dalam perkara
harta bersama yang termuat dalam Surat Edaran Mahkamah Agung (SEMA) Nomor 1 Tahun
2022 Butir C.1.a dengan tinjauan Fath al-Zari’ah dan Sadd al-Zari’ah.

Berdasarkan hal itu dari hasil analisis dan penelitian yang dilakukan oleh penulis maka
dapat disimpulkan sebagai berikut:

1. Salah satu fungsi dari Surat Edaran Mahkamah Agung sebagaimana ketentuan
perundang-undangan adalah mengisi kekosongan hukum materil, sehingga hakim di
empat lingkungan peradilan di bawahnya (peradilan umum, peradilan agama, peradilan
tata usaha negara dan peradilan militer) dapat memedomani SEMA guna memutus
perkara yang dihadapi.

2. Berdasarkan analisis teori Fath al-Zari’ah dan Sadd al-Zari’ah terhadap norma dalam

Surat Edaran Mahkamah Agung Nomor 1 Tahun 2022 Butir C angka 1 huruf a tentang
ISSN: 2747-0474; E-ISSN: 2747-0482



270 ABHATS: Jurnal Islam Ulil Albab

Vol. 6, No. 2, September 2025

pengedepanan kepentingan terbaik anak dalam pembagian harta bersama mengandung
makna penangguhan pembagian Harta Bersama berupa rumah satu-satunya yang
menjadi tempat tinggal anak hingga anak berumur 21 tahun, mandiri dan/atau telah
menikah tidak hanya berarti memberikan jaminan tempat tinggal yang layak bagi anak,
tetapi juga sebagai bentuk pencegahan terhadap tindakan penelantaran anak yang
dilakukan kedua orang tuanya akibat perceraian.

E. DAFTAR PUSTAKA

Akbar, A. (2023). Dinamika penafsiran prinsip kepentingan terbaik dalam perkara hadanah dan
riddahnya pihak pengasuh. Jurnal Al-Maqasid: Jurnal Ilmu Kesyariahan dan Keperdataan, 8(2),
200-214. https://doi.org/10.24952/almaqasid.v8i2.6113.

al-Ansari, Z. (n.d.). Fath al-Wahhab. Beirut: Dar al-Fikr.

al-Qarafi, S. ad-D. A. al-‘Abbas. (1418 H). Al-Furiiq (Vol. I). Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah.
al-Razi, M. ibn A. B. (1995). Mukhtar al-Sihah. Beirut: Maktabah Lubnan.

al-Zabidi, M. M. (n.d.). T3j al-‘Artis min Jawahir al-Qamdis (Vol. 7). Beirut: Dar al-Hidayah.

Anam, M. A., & Farida, Y. E. (2023). Pengasuhan anak pasca perceraian dalam perspektif hukum
keluarga Islam. Jurnal Cahaya Mandalika, 4(3), 1649-1656.
https://doi.org/10.36312/jcm.v413.2428

Arto, A. M. (1996). Praktek perkara perdata pada pengadilan agama (Cet. 1). Yogyakarta: Pustaka
Pelajar.

Aslati, & Afrizal. (2017). Al-Qawa’id al-Maqashidiah yang terkait dengan maslahat dan mafsadat (Studi
pemikiran ‘Abd al-Rahman Ibrahim al-Kailani). An-Nida: Jurnal Pemikiran Islam, 41(1), 18.
http://dx.doi.org/10.24014/an-nida.v4111.4634

Asnawi, M. N. (2020). Hukum harta bersama: Kajian perbandingan hukum, telaah norma yurisprudensi,
dan pembaruan hukum (Ed. 1, Cet. 1). Jakarta: Kencana.

Baroroh, N. (2018). Metamorfosis ‘illat hukum dalam sad adz-dzari‘ah dan fath adz-dzari‘ah (Sebuah

kajian perbandingan). Al-Mazaahib: Jurnal Perbandingan Hukum, 5(2), 289-302.
https://doi.org/10.14421/al-mazaahib.v5i2.1426

Basry, E., et al. (2021). Meningkatnya perkara perceraian pada era teknologi informasi (Cet. 1). Jakarta:
Kencana bekerja sama dengan Puslitbang Hukum dan Peradilan Mahkamah Agung RI.

Daud, H., & Ishak, A. (2020). Pembebanan hutang bersama dalam putusan Pengadilan Agama Tilamuta
(Studi atas dasar hukum kewenangan Peradilan Agama dalam memutuskan perkara Nomor
53/Pdt.G/2012/PA.Tlmt.). As-Syams, 1(1), 148-170.
https://ejournal.iaingorontalo.ac.id/index.php/AS-SY AMS/article/view/142

Enghariano, D. A. (2022). Pandangan hukum Ali As-Shobuni tentang perceraian. Jurnal Al-Magqasid:
Jurnal Ilmu Kesyariahan dan Keperdataan, 7(2), 262-275.
https://doi.org/10.24952/almaqasid.v7i2.4732

Fajrin, N. P., & Purwastuti, L. A. (2022). Keterlibatan orang tua dalam pengasuhan anak pada dual
earner family: Sebuah studi literatur. Jurnal Obsesi: Jurnal Pendidikan Anak Usia Dini, 6(4),
2725-2734. https://doi.org/10.31004/obsesi.v6i4.1044

Hadian, V. A., Maulida, D. A., & Faiz, A. (2021). Peran lingkungan keluarga dalam pembentukan
karakter. Jurnal Education and Development, 10(1), 240-246.
https://doi.org/10.37081/ed.v10i1.3365

Hadikusuma, H. (1993). Hukum adat dalam yurisprudensi (Cet. 1). Bandung: Citra Aditya Bakti.

Hambali, H. (1997). Kedudukan al-dzari‘ah dalam hukum Islam. Al-Qalam, 11(63), 10.
https://doi.org/10.32678/alqalam.v11i63.475

ISSN: 2747-0474; E-ISSN: 2747-0482


https://doi.org/10.24952/almaqasid.v8i2.6113
https://doi.org/10.36312/jcm.v4i3.2428
http://dx.doi.org/10.24014/an-nida.v41i1.4634
https://doi.org/10.14421/al-mazaahib.v5i2.1426
https://ejournal.iaingorontalo.ac.id/index.php/AS-SYAMS/article/view/142
https://doi.org/10.24952/almaqasid.v7i2.4732
https://doi.org/10.31004/obsesi.v6i4.1044
https://doi.org/10.37081/ed.v10i1.3365
https://doi.org/10.32678/alqalam.v11i63.475

ABHATS: Jurnal Islam Ulil Albab 271
Vol. 6, No. 2, September 2025

H., D. (2019). Usul figh (Vol. I). Yogyakarta: Premadamedia Grup.

Jalili, 1. (2020). Eksistensi sadd adz-dzari‘ah dalam usil figh: Kajian pemikiran Ibnu Qayyim al-
Jauziyyah (w. 751 H/1350 M). Klaten: Lakeisha.

Kompilasi Hukum Islam. (n.d.). Kompilasi Hukum Islam.

Konvensi Hak Anak. (1990). Convention on the Rights of the Child (Konvensi tentang Hak-hak Anak).
Diratifikasi dengan Keputusan Presiden Republik Indonesia Nomor 36 Tahun 1990.

Listyorini, 1., & Rofigq, M. K. (2022). Pelaksanaan hadanah oleh ibu sebagai single parent akibat
perceraian perspektif maslahah. Journal of Islamic Studies and Humanities, 7(1), 66—90.

https://doi.org/10.21580/jish.v7il.11588
Misbahuddin. (2013). Ustl figh (Cet. 1). Makassar: Alauddin University Press.

Munawwir, A. W. (1997). Al-Munawwir: Kamus Arab—Indonesia (Ed. 2, Cet. 4). Yogyakarta: Pustaka
Progressif.

Muchasan, A., Syarif, M., & Rohmawan, D. (2023). Magqasid al-syari‘ah dalam tinjauan pemikiran Ibnu
‘Asyiir. Inovatif: Jurnal Peneclitian Pendidikan, Agama, dan Kebudayaan, 9(1), 127-145.
https://doi.org/10.55148/inovatif.v9i1.500

Prodjodikoro, W. (1991). Hukum perkawinan di Indonesia. Jakarta: Sumur.

Putri, M. 1., Ufran, & Saipudin, L. (2024). Pengaturan konsep lembaga plea bargaining dalam
pembaharuan Kitab Undang-Undang Hukum Acara Pidana (KUHAP). Parhesia, 2(1), 23-34.
https://doi.org/10.29303/parhesia.v2i1.4035

Rajab, ‘A. A. (n.d.). Fath az-zard’i° wa tatbigatuh al-fighiyyah al-mu‘asirah: Dirasah usiiliyyah
fighiyyah maqasidiyyah. Majallah Kulliah al-Adab Jami‘ah al-Fayiimi, 2001-2006.

Romli. (2017). Pengantar ilmu ushul figh: Metodologi penetapan hukum Islam (Cet. 1). Jakarta:
Kencana Prenada Media.

Rullah, N. (2019). Aplikasi teori sadd al-dzari‘ah dan fath al-dzari‘ah ke dalam peraturan Tipikor di
Indonesia. Ijtihad: Jurnal Wacana Hukum Islam dan Kemanusiaan, 19(2), 223-242.
https://doi.org/10.18326/ijtihad.v19i2.223-242

Setiawan, S., & Fatmawati, N. O. (2024). Politik hukum batas usia anak dalam peraturan perundang-
undangan di Indonesia. Akademik: Jurnal Mahasiswa Humanis, 4(3), 806-821.
https://doi.org/10.37481/jmh.v4i3.976

Soemitro, I. S. (1990). Aspek hukum perlindungan anak (Cet. 1). Jakarta: Bumi Aksara.

Suadi, A. (2023). Hukum jaminan perlindungan perempuan dan anak (Ed. 1, Cet. 1). Jakarta: Kencana.
Syarifuddin, A. (2011). Usil figh (Vol. 2, Ed. 6). Jakarta: Kencana.

Tihami, & Sahrani, S. (2013). Fikih munakahat: Kajian fikih lengkap. Jakarta: Rajawali Pers.
Undang-Undang Dasar Negara Republik Indonesia Tahun 1945.

Undang-Undang Republik Indonesia. (1974). Undang-Undang Nomor 1 Tahun 1974 tentang

Perkawinan.

Undang-Undang Republik Indonesia. (1999). Undang-Undang Nomor 39 Tahun 1999 tentang Hak
Asasi Manusia (UU HAM).

Undang-Undang Republik Indonesia. (2014). Undang-Undang Nomor 35 Tahun 2014 tentang
Perlindungan Anak.

Wirjono, P. (1991). Hukum perkawinan di Indonesia. Jakarta: Sumur.
Yahya, H. (1997). Kedudukan, kewenangan, dan acara peradilan agama. Jakarta: Pustaka Kartini.

Zein, S. E. M. (2004). Problematika hukum keluarga Islam kontemporer: Analisis yurisprudensi dengan
pendekatan usiiliyyah (Ed. 1, Cet. 1, J. Aripin, Ed.). Jakarta: Fakultas Syariah dan Hukum UIN

ISSN: 2747-0474; E-ISSN: 2747-0482


https://doi.org/10.21580/jish.v7i1.11588
https://doi.org/10.55148/inovatif.v9i1.500
https://doi.org/10.29303/parhesia.v2i1.4035
https://doi.org/10.18326/ijtihad.v19i2.223-242
https://doi.org/10.37481/jmh.v4i3.976

ABHATS: Jurnal Islam Ulil Albab
Vol. 6, No. 2, September 2025

272

Syarif Hidayatullah; Badan Penelitian dan Pengembangan, Departemen Agama (Balitbang
Depag).

Zuhaili, W. (1986). Usiil al-figh al-islam1 (Vol. 2). Beirut: Dar al-Fikr al-Mu‘asir.

Zuhaili, W. (1999). Al-Wajiz {1 usil al-figh. Beirut: Dar al-Fikr.

Zuhaili, W. (n.d.). Al-figh al-islami wa adillatuhu (Vol. 10). Damaskus: Dar al-Fikr.

ISSN: 2747-0474; E-ISSN: 2747-0482



