/

2)%9 AT-THULLAB JURNAL
.O 5/ MAHASISWA STUDI ISLAM

https://journal.uii.ac.id/thullab

KONSEP PEDAGOGIK TAFAQUH FIDDIN MENURUT IMAM ASY-
SYAFI’I: (SUATU ANALISIS IMPLEMENTATIF)

Miftahul Jannah' Warul Walidin>» Ahmad Syauky?

I Program Studi Pendidikan Agama Islam, Fakultas Pascasarjana, Universitas Negeri Islam Ar-Raniry Banda

Aceh, Aceh, Indonesia
Program Studi Pendidikan Agama Islam, Fakultas Pascasarjana, Universitas Negeri Islam Ar-Raniry Banda
Aceh, Aceh, Indonesia
Program Studi Pendidikan Agama Islam, Fakultas Pascasarjana, Universitas Negeri Islam Ar-Raniry Banda
Aceh, Aceh, Indonesia

2.

3.

Article Information DOI: 10.20885/tullab.vol8.iss1.art1
Article History E-mail Address
Received: May 28, 2025 241003002@student.ar-raniry.ac.id
Accepted: November 7, 2025 warul.walidin@ar-raniry.ac.id
Published: January 10, 2026 241003009@student.ar-raniry.ac.id
ISSN: 2685-8924 e-ISSN: 2685-8681

ABSTRAK

Dalam Islam pendidikan memiliki tujuan utama membentuk manusia yang memahami dan
menjalankan syariat secara benar, sesuai ajaran Al-Qur'an dan Hadis. Artikel ini bertujuan
memberikan wawasan tentang implementasi konsep tafaquh fiddin dalam pembelajaran, baik
secara teoritis maupun praktis. Artikel ini membahas konsep pedagogik tafaquh fiddin menurut
Imam Asy-Syafi'i, yang merupakan bagian penting dalam pendidikan Islam untuk mendalami
dan memahami agama secara mendalam. Tafaquh fiddin bukan hanya upaya intelektual dalam
mempelajari ilmu agama, tetapi juga mencakup dimensi etis dan spiritual dalam praktik
kehidupan sehari-hari. Artikel ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan studi
pustaka (library research), mengkaji literatur utama dari karya-karya Imam Asy-Syafi'i. Dapat
disimpulkan bahwa tafaquh fiddin mencakup pengembangan intelektual, spiritual, dan moral
melalui pembelajaran yang berpusat pada pemahaman mendalam terhadap agama.
Implementasi konsep ini relevan untuk membangun kurikulum pendidikan Islam yang holistik,
yang tidak hanya menanamkan nilai-nilai agama tetapi juga mendorong pengamalan nilai-nilai
tersebut dalam kehidupan nyata.

Kata kunci: Tafaquh fiddin, Imam Asy-Syafi'i, Pedagogik

Copyright © 2025 (Miftahul Jannah, Warul Walidin, Ahmad Syauky) Licensee Universitas Islam Indonesia, Yogyakarta, Indonesia. This
article is an open access article distributed under the terms and conditions of the Creative Commons Attribution (CC BYSA 4.0) License
(http://creativecommons.org/licences/bysa/4.0/)

1


https://crossmark.crossref.org/dialog/?doi=10.20885/tullab.vol8.iss1.art1
https://doi.org/10.20885/tullab.vol8.iss1.art1
mailto:241003002@student.ar-raniry.ac.id
mailto:warul.walidin@ar-raniry.ac.id
mailto:241003009@student.ar-raniry.ac.id

Miftahul Jannah, Warul Walidin, Ahmad Syauky

A. PENDAHULUAN

Pendidikan Islam memiliki dimensi yang sangat luas, tidak hanya mencakup aspek akhlak
dan ibadah, tetapi juga mencakup pemahaman yang mendalam terhadap ajaran-ajaran agama
yang sering disebut sebagai tafaquh fiddin (pemahaman dalam agama). Dalam konteks ini,
pendidikan Islam tidak sekadar diarahkan untuk membentuk individu yang taat dalam
melaksanakan ritual keagamaan, tetapi juga untuk melahirkan manusia yang memahami nilai-
nilai Islam secara komprehensif serta mampu mengimplementasikannya dalam kehidupan
nyata. Dengan demikian, pendidikan Islam berperan sebagai sarana untuk menumbuhkan
kesadaran spiritual, intelektual, dan moral yang seimbang, sehingga menghasilkan pribadi yang
beriman, berilmu, dan berakhlak mulia.

Dalam tradisi Islam, konsep tafaquh fiddin tidak hanya dipahami sebagai akumulasi
pengetahuan teoritis tentang agama, melainkan juga sebagai bentuk pemahaman mendalam dan
aplikatif terhadap seluruh aspek kehidupan yang berlandaskan ajaran Islam. Hal ini sesuai
dengan firman Allah dalam Surah At-Taubah ayat 122 yang menekankan pentingnya
sekelompok orang yang mendalami agama agar dapat memberikan bimbingan kepada
masyarakat. Dari sinilah muncul gagasan bahwa memahami agama secara mendalam bukan
hanya kewajiban individual, tetapi juga tanggung jawab sosial yang berkaitan dengan proses
pembelajaran, pengajaran, dan penerapan nilai-nilai Islam dalam masyarakat.

Salah satu tokoh utama dalam sejarah pemikiran Islam yang memberikan perhatian besar
terhadap pentingnya tafaquh fiddin adalah Imam Asy-Syafi’i, seorang ulama besar yang
mendirikan mazhab Syafi’i, salah satu mazhab figh yang paling berpengaruh di dunia Islam.
Pemikiran Imam Asy-Syafi’i dikenal luas karena kedalaman analisisnya terhadap sumber-
sumber hukum Islam serta kemampuannya merumuskan prinsip-prinsip metodologis dalam
memahami Al-Qur’an dan Hadis. Melalui karyanya seperti Ar-Risalah dan Al-Umm, beliau
menegaskan bahwa ilmu agama harus dipelajari secara sistematis, dengan memperhatikan
konteks nash (teks) dan realitas sosial umat (Fiqih et al., 2022).

Imam Asy-Syafi’i tidak hanya mengembangkan metodologi figh yang berlandaskan pada
Al-Qur’an dan Hadis, tetapi juga menekankan perlunya umat Islam memiliki pemahaman

agama yang tidak sebatas pada ranah teoritis. Menurutnya, tafaquh fiddin harus diterjemahkan

Jurnal Mahasiswa FIAI-UII, at-Thullab, Vol.8, Nomor. 1, Januari-April, 2026
el [SSN: 2685-8924. e-ISSN: 2685-8681



Miftahul Jannah, Warul Walidin, Ahmad Syauky

ke dalam tindakan nyata dalam kehidupan sehari-hari. Seorang Muslim ideal adalah mereka
yang memahami agamanya dengan baik dan mampu mengimplementasikan prinsip-prinsip
Islam dalam setiap aspek kehidupan—baik dalam bidang ibadah, muamalah, akhlak, maupun
hukum. Dengan demikian, ftafaquh fiddin menurut Imam Asy-Syafi’i bukan sekadar
pengetahuan tentang teks-teks keagamaan, melainkan pemahaman yang menumbuhkan sikap
dan perilaku Islami dalam keseharian (Hidayat et al., 2023).

Dalam kerangka pendidikan Islam, pemikiran Imam Asy-Syafi’i mengenai tafaquh fiddin
memiliki nilai relevansi yang sangat besar. Pendidikan Islam modern dihadapkan pada
tantangan globalisasi, kemajuan teknologi, serta perubahan nilai-nilai sosial yang begitu cepat.
Kondisi ini menuntut pendidikan Islam untuk tidak hanya fokus pada aspek kognitif, tetapi juga
pada aspek afektif dan psikomotorik yang mengintegrasikan nilai-nilai Islam dalam kehidupan
modern. Oleh karena itu, pembelajaran agama Islam perlu diarahkan agar peserta didik tidak
sekadar mengetahui hukum-hukum agama, melainkan juga memahami makna di baliknya serta
mampu menerapkannya secara kontekstual dalam masyarakat yang terus berubah (Anwar et al.,
2024).

Imam Asy-Syafi’i memberikan kontribusi besar dalam membangun paradigma keilmuan
Islam yang berimbang antara teks dan konteks. Melalui metode ijtihad yang sistematis, beliau
memperkenalkan prinsip-prinsip istinbat hukum, seperti penggunaan Al-Qur’an dan Hadis
sebagai sumber utama, diikuti oleh ijma’ (konsensus ulama) dan qiyas (analogi). Pendekatan ini
membuka ruang bagi ulama dan cendekiawan Muslim untuk mengembangkan pemahaman
yang relevan terhadap berbagai persoalan baru yang muncul seiring perkembangan zaman.
Dalam pandangan Imam Asy-Syafi’i, proses tafaquh fiddin adalah perjalanan intelektual dan
spiritual yang harus dilandasi keikhlasan, kejujuran ilmiah, dan ketakwaan kepada Allah.
Dengan demikian, seorang yang fagih bukan hanya orang yang banyak mengetahui hukum,
tetapi juga orang yang bijak dalam mengamalkannya (Yufa, 2024).

Konsep tafaquh fiddin juga berkaitan erat dengan pembentukan karakter dan kepribadian
Muslim. Pendidikan Islam yang berbasis pada pemikiran Imam Asy-Syafi’i seharusnya
menekankan aspek pembiasaan nilai dan internalisasi moral, bukan hanya transfer pengetahuan.

Proses pembelajaran agama perlu dilakukan dengan metode yang interaktif, kontekstual, dan

Jurnal Mahasiswa FIAI-UII, at-Thullab, Vol.8, Nomor. 1, Januari-April, 2026
el [SSN: 2685-8924. e-ISSN: 2685-8681



Miftahul Jannah, Warul Walidin, Ahmad Syauky

reflektif, agar peserta didik mampu mengaitkan nilai-nilai agama dengan kehidupan nyata.
Dalam hal ini, guru dan pendidik berperan penting sebagai teladan yang tidak hanya
mengajarkan ilmu, tetapi juga menanamkan nilai dan membentuk karakter.

Tantangan besar dalam implementasi fafaquh fiddin di era modern adalah adanya
pergeseran paradigma dalam cara memahami agama. Banyak umat Islam yang memahami
agama secara tekstual dan parsial tanpa memperhatikan konteks sosial dan budaya. Di sisi lain,
terdapat pula kecenderungan untuk menafsirkan agama secara liberal hingga melampaui batas-
batas syariat. Oleh karena itu, pendidikan Islam harus berperan sebagai penyeimbang, dengan
mengedepankan pendekatan moderat (wasathiyah), sebagaimana yang dicontohkan oleh Imam
Asy-Syafi’i. Beliau menunjukkan bahwa memahami agama harus dilakukan secara ilmiah, hati-
hati, dan disertai dengan tanggung jawab moral serta sosial.

Dalam konteks pendidikan formal seperti pesantren, madrasah, dan perguruan tinggi
Islam, tafaquh fiddin dapat diimplementasikan melalui kurikulum yang integratif, yang
menggabungkan antara ilmu agama dan ilmu umum. Pendekatan ini memungkinkan peserta
didik memahami bahwa Islam tidak hanya membahas persoalan ibadah, tetapi juga mengatur
hubungan manusia dengan alam, masyarakat, dan teknologi. Pendidikan berbasis tafaquh fiddin
juga mendorong peserta didik untuk berpikir kritis, analitis, dan kreatif dalam menghadapi
persoalan kehidupan, tanpa melepaskan nilai-nilai keislaman sebagai landasan moral.

Selain itu, penting untuk mengaitkan tafaquh fiddin dengan konsep lifelong learning
(pembelajaran sepanjang hayat). Dalam Islam, mencari ilmu tidak dibatasi oleh usia atau
jenjang pendidikan tertentu, sebagaimana sabda Nabi Muhammad SAW bahwa menuntut ilmu
adalah kewajiban bagi setiap Muslim. Oleh karena itu, tafaquh fiddin harus menjadi semangat
yang menjiwai seluruh proses pembelajaran, baik di lingkungan formal maupun non-formal.
Dengan pemahaman ini, pendidikan Islam dapat melahirkan generasi yang adaptif,
berintegritas, dan memiliki komitmen terhadap kemajuan umat.

Pada akhirnya, analisis terhadap konsep tafaquh fiddin menurut Imam Asy-Syafi’i
memberikan kontribusi penting dalam memperkaya wacana pendidikan Islam, baik dari sisi
teori maupun praktik. Konsep ini menegaskan bahwa memahami agama bukanlah proses instan,

tetapi perjalanan intelektual dan spiritual yang memerlukan kesungguhan, keikhlasan, dan

Jurnal Mahasiswa FIAI-UII, at-Thullab, Vol.8, Nomor. 1, Januari-April, 2026
el [SSN: 2685-8924. e-ISSN: 2685-8681



Miftahul Jannah, Warul Walidin, Ahmad Syauky

kebijaksanaan. Dalam konteks globalisasi yang penuh tantangan moral dan ideologis, nilai-nilai
tafaquh fiddin menjadi sangat relevan untuk membentuk generasi Muslim yang tidak hanya
berilmu, tetapi juga mampu menegakkan nilai-nilai Islam dalam kehidupan modern secara bijak
dan bertanggung jawab.

Dengan demikian, pendidikan Islam yang berlandaskan pada pemikiran Imam Asy-
Syafi’i tentang tafaquh fiddin diharapkan dapat melahirkan insan yang beriman, berilmu, dan
beramal. Generasi ini bukan hanya memahami agama secara tekstual, tetapi juga mampu
mengaplikasikan nilai-nilai Islam dalam konteks kehidupan global. Pendidikan seperti inilah
yang akan mampu menjaga eksistensi Islam sebagai agama yang rahmatan lil ‘alamin—
membawa rahmat dan kebaikan bagi seluruh umat manusia.

B. METOTE PENELITIAN

Artikel ini menggunakan jenis penelitian kualitatif deskriptif yang bertujuan untuk
menggambarkan dan menjelaskan konsep pedagogik tafaquh fiddin menurut Imam Asy-Syafi’i
serta implementasinya dalam pendidikan Islam. Pendekatan yang digunakan adalah studi
literatur (library research), dengan mengumpulkan dan menganalisis informasi dari berbagai
sumber, termasuk kitab-kitab karya Imam Asy-Syafi’i sebagai sumber primer serta buku, jurnal,
dan artikel akademik sebagai sumber sekunder. Pendekatan ini memungkinkan penelitian
memberikan wawasan teoretis dan praktis tentang bagaimana nilai-nilai Islam dapat diterapkan
secara efektif dalam proses pendidikan
C. HASIL DAN PEMBAHASAN
1. Hasil Penelitian

Berdasarkan analisis terhadap berbagai literatur yang membahas konsep pedagogik
tafaquh fiddin menurut Imam Asy-Syafi’i, dapat disimpulkan bahwa pemahaman agama
dalam pandangan beliau memiliki dimensi yang sangat komprehensif. Tafaquh fiddin tidak
hanya diartikan sebagai upaya memahami teks-teks agama seperti Al-Qur’an, Hadis, dan figh
secara teoritis, tetapi juga mencakup kemampuan untuk mengaplikasikan nilai-nilai Islam
dalam kehidupan nyata. Pemahaman agama yang mendalam dalam perspektif Imam Asy-
Syafi’i menuntut keterpaduan antara aspek kognitif, afektif, dan psikomotorik, sehingga

menghasilkan pribadi Muslim yang berilmu, berakhlak, dan beramal.

Jurnal Mahasiswa FIAI-UII, at-Thullab, Vol.8, Nomor. 1, Januari-April, 2026
el [SSN: 2685-8924. e-ISSN: 2685-8681



Miftahul Jannah, Warul Walidin, Ahmad Syauky

Imam Asy-Syafi’i, sebagai pendiri salah satu mazhab figh terbesar dalam Islam,
dikenal sebagai tokoh yang berhasil menyusun metodologi berpikir ilmiah dalam memahami
sumber-sumber hukum Islam. Melalui karyanya seperti Ar-Risalah, beliau menegaskan
pentingnya istinbat al-ahkam (penggalian hukum) yang berlandaskan pada Al-Qur’an dan
Hadis, disertai pemanfaatan metode ijma’ (konsensus ulama) dan qiyas (analogi).
Pendekatan ini menunjukkan bahwa bagi Imam Asy-Syafi’i, memahami agama bukan hanya
menghafal dalil, tetapi menuntut kemampuan berpikir kritis dan analitis untuk menafsirkan
hukum Islam sesuai dengan konteks sosial masyarakat.

Dari perspektif pedagogik, pemikiran Imam Asy-Syafi’i menekankan bahwa proses
belajar agama harus bersifat dinamis dan aplikatif. [a menolak pemahaman agama yang kaku
dan tekstual tanpa mempertimbangkan konteks kehidupan nyata. Menurutnya, seorang yang
faqih sejati bukanlah sekadar orang yang banyak mengetahui hukum-hukum agama, tetapi
seseorang yang mampu menerapkan ilmunya dengan bijak dalam kehidupan sehari-hari.
Oleh karena itu, tafaquh fiddin tidak berhenti pada tataran pengetahuan, melainkan harus
menghasilkan tindakan dan perilaku yang mencerminkan nilai-nilai Islam. Dalam konteks
ini, pendidikan Islam memiliki tanggung jawab besar untuk mengintegrasikan ilmu
pengetahuan dengan pembentukan karakter dan moralitas.

Implementasi konsep fafaquh fiddin dalam pendidikan Islam modern menuntut adanya
pendekatan yang holistik. Pendidikan agama harus dirancang tidak hanya berorientasi pada
penguasaan materi ajar, tetapi juga pada pembentukan kesadaran spiritual dan sosial peserta
didik. Integrasi antara pembelajaran teks agama dan konteks kontemporer menjadi hal yang
sangat penting. Misalnya, pengajaran figh tidak hanya berfokus pada hukum-hukum klasik,
tetapi juga pada penerapannya dalam bidang ekonomi, lingkungan, dan teknologi modern.
Dengan demikian, peserta didik mampu memahami bahwa ajaran Islam bersifat universal
dan relevan dengan setiap aspek kehidupan.

Selain itu, metode pengajaran yang dikembangkan perlu berbasis pada pemecahan
masalah (problem-based learning) dan berpikir kritis. Model ini sejalan dengan semangat
ijtihad yang digagas oleh Imam Asy-Syafi’i, di mana setiap persoalan baru dalam masyarakat

harus dihadapi dengan pemahaman mendalam terhadap prinsip-prinsip syariat. Guru dan

Jurnal Mahasiswa FIAI-UII, at-Thullab, Vol.8, Nomor. 1, Januari-April, 2026
el [SSN: 2685-8924. e-ISSN: 2685-8681



Miftahul Jannah, Warul Walidin, Ahmad Syauky

pendidik berperan sebagai fasilitator yang membimbing peserta didik dalam menafsirkan
nilai-nilai agama secara kontekstual, bukan hanya sebagai penghafal teks. Dengan
pendekatan demikian, pendidikan Islam dapat melahirkan generasi yang mampu
menyesuaikan diri dengan perkembangan zaman tanpa kehilangan jati diri keislamannya.

Pemanfaatan teknologi juga menjadi bagian penting dalam aktualisasi fafaquh fiddin
di era digital. Media pembelajaran berbasis teknologi informasi dapat menjadi sarana untuk
memperluas akses terhadap sumber-sumber ilmu keislaman dan memperkaya pengalaman
belajar peserta didik. Namun demikian, penggunaannya harus disertai dengan etika dan
kebijaksanaan agar teknologi tidak sekadar menjadi alat, tetapi juga media untuk
menanamkan nilai-nilai Islam. Dalam konteks ini, prinsip keseimbangan antara nagliyah
(wahyu) dan ‘aqliyah (akal) yang diajarkan Imam Asy-Syafi’i menjadi sangat relevan untuk
membentuk sistem pendidikan Islam yang adaptif dan berakar kuat pada nilai-nilai
keagamaan.

Tantangan utama dalam penerapan konsep ini adalah menjaga keseimbangan antara
autentisitas ajaran Islam dan kebutuhan kontekstual masyarakat modern. Globalisasi,
pluralitas budaya, serta kemajuan ilmu pengetahuan menuntut umat Islam untuk memiliki
pemahaman agama yang terbuka, kritis, dan moderat. Oleh karena itu, pendidikan Islam
perlu terus memperkuat nilai-nilai tafaquh fiddin agar peserta didik tidak hanya cerdas secara
intelektual, tetapi juga matang secara spiritual dan moral.

Dengan demikian, dapat disimpulkan bahwa fafaquh fiddin menurut Imam Asy-Syafi’i
merupakan fondasi penting dalam membangun paradigma pendidikan Islam yang
komprehensif. Ia menuntut keseimbangan antara ilmu, amal, dan akhlak. Implementasinya
dalam pendidikan Islam modern memerlukan sinergi antara penguasaan ilmu agama,
penerapan kontekstual, serta inovasi pedagogik berbasis teknologi dan nilai. Hanya dengan
cara inilah pendidikan Islam dapat melahirkan generasi Muslim yang berpengetahuan luas,
berkarakter kuat, dan mampu menghadapi tantangan zaman dengan bijaksana.

b. Pembahasan

Biografi Singkat Imam Syafi’i

Jurnal Mahasiswa FIAI-UII, at-Thullab, Vol.8, Nomor. 1, Januari-April, 2026
el [SSN: 2685-8924. e-ISSN: 2685-8681



Miftahul Jannah, Warul Walidin, Ahmad Syauky

Imam Syafi’i lahir pada bulan Rajab tahun 150 Hijriyah (767 Masehi) di Gaza, wilayah
selatan Palestina, meskipun asal keluarganya berasal dari Makkah (Hijaz). Sejarah mencatat
bahwa orang tuanya sedang berada di Gaza untuk suatu urusan ketika beliau dilahirkan.
Menariknya, tahun kelahirannya bertepatan dengan wafatnya Imam Abu Hanifah di
Baghdad. Nama lengkap Imam Syafi’i adalah Abu Abdillah Muhammad bin Idris bin Abbas
bin Syafi’i bin Saib bin ‘Ubaid bin Yazid bin Hasyim bin Abd. Al-Muthalib bin Abd. Al-
Manaf bin Qushay al-Quraisy. Beliau dikenal dengan julukan Abu Abdillah. Ayahnya
meninggal dunia saat Imam Syafi’i masih berusia dua tahun, sehingga beliau dibesarkan oleh
ibunya dalam kondisi serba kekurangan. Meski demikian, ibunya memberikan pendidikan
yang baik, sehingga pada usia tujuh tahun, Imam Syafi’i telah berhasil menghafal Al-Qur’an
di bawah bimbingan Ismail bin Qastantin, seorang ahli qira’ah di Makkah. Bahkan, terdapat
riwayat yang menyebutkan bahwa beliau mampu mengkhatamkan Al-Qur’an sebanyak 60
kali selama bulan Ramadhan (Al-Baihagqi, 2016).

Pada usia 20 tahun, Imam Syafi’i meninggalkan Makkah untuk mendalami ilmu fikih.
Ahmad Amin dalam Dhuha al-Islam menyebutkan bahwa beliau pertama kali berguru kepada
Muslim bin Khalid al-Zanzy, seorang mufti Makkah. Selanjutnya, beliau pergi ke Madinah
untuk belajar kepada Imam Malik dan menghafal kitab al-Muwaththa’. Kecerdasan dan
ketajaman memorinya diakui langsung oleh Imam Malik. Selain itu, Imam Syafi’i juga
menimba ilmu dari sejumlah ulama terkemuka, seperti Ibrahim bin Sa’id bin Salim al-Qadah,
al-Darawardy, Abd Wahab al-Tsaqafiy, Ibn ‘Ulayyah, Abu Damrah, dan Hatim bin Ismail.
Meski sempat belajar di Madinah, aktivitas keilmuannya lebih banyak berpusat di Baghdad
dan Kairo. Untuk memperluas wawasan fikihnya, beliau juga berguru kepada murid-murid
Imam Abu Hanifah. Di usia 22 tahun, Imam Syafi’i melakukan perjalanan ke Irak dan Persia
untuk bertemu dengan para ahli hadis dan fikih guna memperdalam pengetahuannya. Saat
itu, Kufah merupakan pusat keilmuan yang dipimpin oleh khalifah seperti Abu Ja’far al-
Mansur dan Harun ar-Rasyid, sementara Baghdad sedang berkembang sebagai kota
intelektual (Rozi, 2021).

Pemahaman Imam Asy-Syafi’i mengenai Konsep Tafaquh Fiddin

Jurnal Mahasiswa FIAI-UII, at-Thullab, Vol.8, Nomor. 1, Januari-April, 2026
el [SSN: 2685-8924. e-ISSN: 2685-8681



Miftahul Jannah, Warul Walidin, Ahmad Syauky

Imam Asy-Syafi’i, sebagai salah satu imam besar dalam sejarah pemikiran Islam,
sangat menekankan pentingnya pemahaman yang mendalam terhadap agama, atau yang
dalam istilah Islam dikenal dengan konsep tafaquh fiddin. Bagi Imam Asy-Syafi’i, tafaquh
fiddin bukan sekadar pengetahuan tentang teks-teks agama, tetapi juga pemahaman yang
menyeluruh mengenai ajaran Islam yang mencakup seluruh aspek kehidupan, baik dalam
dimensi teoritis maupun praktis. Pemahaman ini mencakup tiga elemen utama: penguasaan
ilmu agama, kemampuan untuk mengaplikasikan ilmu tersebut dalam kehidupan sehari-hari,
dan integrasi antara pemahaman agama dengan perilaku moral dan akhlak (Hidayat et al.,
2023). Beberapa aspek penting dari pemahaman Imam Asy-Syafi’i mengenai tafaquh fiddin:
a. Pemahaman terhadap Al-Qur'an dan Hadis sebagai Sumber Utama Hukum

Imam Asy-Syafi’i sangat menekankan pentingnya penguasaan terhadap dua sumber
utama ajaran Islam, yaitu Al-Qur'an dan Hadis, sebagai landasan utama dalam tafaquh
fiddin. Menurut beliau, setiap individu yang ingin memahami agama dengan baik harus
memiliki pengetahuan yang mendalam tentang dua sumber ini, dan memahami cara untuk
menafsirkan serta mengaplikasikannya dengan tepat. Imam Asy-Syafi’i juga mengajarkan
bahwa dalam memahami Al-Qur'an dan Hadis, seorang Muslim perlu memperhatikan
konteks historis, bahasa, dan kondisi sosial yang melatarbelakangi wahyu tersebut. Bagi
Imam Asy-Syafi’i, tidak cukup hanya mengetahui teks secara harfiah; yang lebih penting
adalah memahami makna yang terkandung di dalamnya serta implikasinya dalam
kehidupan sehari-hari.

Imam Asy-Syafi’t memberikan perhatian besar terhadap hadis-hadis Nabi
Muhammad SAW, khususnya yang berkaitan dengan hukum. Beliau memiliki metodologi
yang sangat sistematis dalam membedakan hadis yang sahih dan yang lemah, dan ia
sangat hati-hati dalam menerima hadis yang tidak jelas atau diragukan kebenarannya.
Oleh karena itu, pemahaman yang mendalam terhadap hadis dan Al-Qur'an adalah dasar
bagi tafaquh fiddin yang autentik dan aplikatif menurut Imam Asy-Syafi’i (Jaya, 2019).

b. Figh sebagai Landasan Praktis Pemahaman Agama
Imam Asy-Syafi’i adalah salah satu ulama pertama yang merumuskan metodologi

figh yang terstruktur dan sistematis. Beliau tidak hanya menekankan pentingnya

Jurnal Mahasiswa FIAI-UII, at-Thullab, Vol.8, Nomor. 1, Januari-April, 2026
el [SSN: 2685-8924. e-ISSN: 2685-8681



Miftahul Jannah, Warul Walidin, Ahmad Syauky

pengetahuan teoretis tentang figh, tetapi juga mengajarkan pentingnya aplikasinya dalam
kehidupan sehari-hari umat Islam. Figh menurut Imam Asy-Syafi’i mencakup seluruh
aspek kehidupan, baik yang berhubungan dengan ibadah (seperti shalat, zakat, puasa)
maupun muamalah (seperti jual beli, warisan, pernikahan). Bagi Imam Asy-Syafi’i, figh
bukan sekadar sebuah disiplin ilmu, melainkan cara untuk memahami dan mengamalkan
ajaran agama Islam secara benar dalam konteks sosial dan kultural.

Imam Asy-Syafi’it memperkenalkan metode istinbat (penggalian hukum) yang
sangat penting dalam tafaquh fiddin. Ia menekankan bahwa seorang ulama atau
cendekiawan harus mampu menggali hukum berdasarkan Al-Qur'an, Hadis, ijma'
(konsensus ulama), dan qiyas (analogi). Metode ini memungkinkan para ulama untuk
mengadaptasi ajaran Islam terhadap berbagai situasi yang berubah seiring dengan
perkembangan zaman. Sebagai contoh, dalam banyak hal, kondisi sosial dan ekonomi
zaman Nabi Muhammad SAW berbeda jauh dengan kondisi di era Imam Asy-Syafi’i,
sehingga seorang ulama perlu memahami prinsip-prinsip dasar hukum Islam untuk
menginterpretasikan dan memutuskannya dengan tepat sesuai dengan realitas zaman
(Yusri et al., 2024).

c. [jtihad dan Kebebasan Berpikir dalam Menyikapi Perubahan

Imam Asy-Syafi’i juga menekankan pentingnya ijtihad, usaha untuk menggali
hukum baru dari sumber-sumber Islam berdasarkan prinsip-prinsip yang telah ada. Bagi
Imam Asy-Syafi’i, tafaquh fiddin tidak hanya berkaitan dengan pemahaman yang statis
terhadap teks-teks agama, tetapi juga melibatkan kemampuan untuk berijtihad sesuai
dengan perkembangan kondisi sosial dan kebutuhan umat Islam pada setiap zaman. Ini
menunjukkan bahwa agama Islam bersifat dinamis dan fleksibel, yang memungkinkan
umat Islam untuk terus belajar dan berkembang dalam menjalani hidup sesuai dengan
prinsip-prinsip Islam, meskipun menghadapi tantangan baru yang mungkin tidak dibahas
secara eksplisit dalam Al-Qur'an atau Hadis.

Pentingnya ijtihad dalam konteks ini adalah untuk memungkinkan penyesuaian
antara hukum Islam dan kebutuhan zaman. Misalnya, dalam beberapa masalah sosial atau

hukum yang baru muncul di zaman Imam Asy-Syafi’i, ia mendorong penerapan prinsip-

Jurnal Mahasiswa FIAI-UII, at-Thullab, Vol.8, Nomor. 1, Januari-April, 2026
el [SSN: 2685-8924. e-ISSN: 2685-8681

10



Miftahul Jannah, Warul Walidin, Ahmad Syauky

prinsip umum agama untuk menemukan solusi yang relevan dan sesuai dengan kebutuhan
umat (Hanifah, S., & Sayuti, H. 2024).
d. Integrasi antara [lmu dan Amalan dalam Kehidupan Sehari-hari

Imam Asy-Syafi’it mengajarkan bahwa tafaquh fiddin bukan hanya soal memahami
teori agama, tetapi juga tentang bagaimana mengaplikasikan ilmu agama tersebut dalam
kehidupan sehari-hari. Seorang Muslim yang memiliki tafaquh fiddin harus dapat
mengintegrasikan pemahaman agama dengan perilaku praktisnya baik dalam ibadah
maupun interaksi sosial. Ilmu yang diperoleh tidak boleh hanya tersimpan dalam pikiran,
tetapi harus diterjemahkan ke dalam tindakan yang nyata sesuai dengan ajaran agama
Islam. Ini termasuk cara berinteraksi dengan sesama, berbisnis, mengelola keluarga, dan
bertanggung jawab dalam masyarakat.

Imam Asy-Syafi’i sangat menekankan agar ilmu agama tidak hanya menjadi teori
yang kosong, tetapi harus diimplementasikan dalam setiap aspek kehidupan. Sebagai
contoh, dalam konteks figh, penguasaan hukum bukan hanya bertujuan untuk memahami
bagaimana hukum itu diterapkan, tetapi juga untuk membentuk akhlak yang baik,
kejujuran, keadilan, dan rasa tanggung jawab dalam kehidupan sehari-hari (Sugiyanto,
2022).

e. Akhlak sebagai Unsur Esensial dalam Tafaquh Fiddin

Imam Asy-Syafi’i juga mengajarkan bahwa tafaquh fiddin tidak hanya berkaitan
dengan pemahaman hukum, tetapi juga mencakup pembentukan akhlak yang mulia. Bagi
beliau, seorang yang memiliki pemahaman agama yang mendalam harus memiliki akhlak
yang baik dan sesuai dengan nilai-nilai Islam. Hal ini tercermin dalam berbagai ajarannya
yang menekankan pentingnya integritas, kesabaran, kejujuran, dan rasa tanggung jawab
dalam setiap tindakan. Oleh karena itu, tafaquh fiddin menurut Imam Asy-Syafi’i adalah
pemahaman yang menyeluruh, mencakup ilmu figh, ijtihad, akhlak, dan penerapan ilmu
agama dalam kehidupan sehari-hari (Hidayat et al., 2023)

Secara keseluruhan, pemahaman Imam Asy-Syafi’i mengenai tafaquh fiddin adalah
pemahaman yang luas, mendalam, dan aplikatif. Bagi beliau, tafaquh fiddin adalah

kombinasi antara penguasaan ilmu agama yang kokoh, kemampuan untuk

Jurnal Mahasiswa FIAI-UII, at-Thullab, Vol.8, Nomor. 1, Januari-April, 2026
el [SSN: 2685-8924. e-ISSN: 2685-8681

11



Miftahul Jannah, Warul Walidin, Ahmad Syauky

mengaplikasikan ilmu tersebut dalam berbagai aspek kehidupan, serta integrasi antara
pemahaman agama dan akhlak yang baik. Konsep ini bukan hanya menghasilkan
pengetahuan, tetapi juga membentuk individu yang bijaksana, adil, dan bertanggung
jawab dalam menjalani kehidupan sesuai dengan tuntunan Islam. Dalam konteks
pendidikan Islam, konsep tafaquh fiddin menurut Imam Asy-Syafi’i sangat relevan untuk
diterapkan guna mencetak generasi Muslim yang tidak hanya berpengetahuan, tetapi juga
mampu mengamalkan ajaran agama dalam kehidupan nyata.
Implementasi Konsep Tafaquh fiddin dalam Pendidikan Islam Modern
Konsep tafaquh fiddin yang diajarkan oleh Imam Asy-Syafi’i yang mencakup
pemahaman mendalam terhadap ajaran agama dan pengaplikasiannya dalam kehidupan
sehari-hari sangat relevan untuk diterapkan dalam pendidikan Islam modern. Dalam
menghadapi tantangan zaman yang terus berkembang, penting untuk mengimplementasikan
prinsip-prinsip tafaquh fiddin dalam kurikulum pendidikan Islam agar dapat menghasilkan
individu yang tidak hanya menguasai ilmu agama tetapi juga mampu mengaplikasikannya
dalam kehidupan sehari-hari dengan bijaksana (Munawaroh, 2019). Beberapa cara untuk
mengimplementasikan konsep tafaquh fiddin dalam pendidikan Islam modern:
a. Pendekatan Holistik dalam Pengajaran Al-Qur'an dan Hadis

Tafaquh fiddin dalam pendidikan Islam modern dapat diimplementasikan melalui
pendekatan holistik dalam pengajaran Al-Qur'an dan Hadis. Selain mengajarkan teks
secara literal, pendidik perlu menekankan pentingnya pemahaman konteks (asbabun
nuzul dan asbabul wurud) dan tafsir yang relevan dengan kehidupan kontemporer. Ini
akan membantu siswa memahami makna yang terkandung dalam wahyu dan hadis Nabi
Muhammad SAW, serta mengaitkannya dengan realitas kehidupan modern.

Sebagai contoh, dalam mengajarkan ayat-ayat Al-Qur'an tentang keadilan sosial,
pendidikan Islam dapat menekankan penerapan nilai-nilai tersebut dalam konteks
kemiskinan, ketidakadilan sosial, dan diskriminasi yang masih ada di dunia saat ini.
Dengan demikian, pemahaman yang mendalam terhadap Al-Qur'an dan Hadis ini tidak
hanya bersifat teoritis, tetapi juga praktis dan aplikatif untuk kehidupan sehari-hari

(Humairah, 2023).

Jurnal Mahasiswa FIAI-UII, at-Thullab, Vol.8, Nomor. 1, Januari-April, 2026
el [SSN: 2685-8924. e-ISSN: 2685-8681

12



Miftahul Jannah, Warul Walidin, Ahmad Syauky

b. Pendidikan Figh yang Aplikatif dan Relevan dengan Kehidupan Kontemporer

Imam Asy-Syafi’i mengajarkan bahwa figh bukan hanya sekadar pengetahuan
tentang hukum, tetapi juga tentang bagaimana mengaplikasikannya dalam kehidupan
sehari-hari. Dalam pendidikan Islam modern, ini bisa diimplementasikan dengan
mengajarkan figh yang aplikatif dan relevan dengan kebutuhan masyarakat masa kini.
Misalnya, pembelajaran figh dapat meliputi topik-topik yang lebih kontemporer seperti
figh ekonomi Islam, figh digital, figh media sosial, atau figh lingkungan.

Pendidikan figh harus melibatkan pembelajaran tentang bagaimana menerapkan
prinsip-prinsip hukum Islam dalam kehidupan sehari-hari, seperti dalam mengelola
keuangan pribadi, bisnis yang halal, atau berinteraksi di dunia maya. Ini mendorong siswa
untuk tidak hanya memahami teori hukum Islam, tetapi juga bagaimana
mempraktikkannya dalam konteks dunia modern yang serba cepat dan berubah (Nisa,
2025).

c. Mendorong Ijtihad dalam Menghadapi Isu-Isu Kontemporer

Salah satu aspek penting dari tafaquh fiddin menurut Imam Asy-Syafi’i adalah
kemampuan untuk berijtihad, yaitu menggali hukum dari sumber-sumber agama yang ada
(Al-Qur'an, Hadis, ijma’, dan qiyas). Dalam pendidikan Islam modern, penting untuk
menanamkan semangat ijtihad kepada para siswa, agar mereka mampu berpikir kritis dan
inovatif dalam menghadapi masalah-masalah kontemporer yang tidak selalu tercakup
dalam teks-teks klasik.

Ini dapat dilakukan dengan memberikan pelatihan berpikir kritis, mendorong
analisis terhadap permasalahan baru, dan mengajarkan metode-metode figh yang sesuai
dengan kondisi zaman. Misalnya, dalam menghadapi masalah perubahan iklim, teknologi,
atau bioetika, pendidikan Islam dapat mengajarkan siswa untuk menghubungkan prinsip-
prinsip Islam dengan isu-isu global ini, serta mengembangkan solusi berdasarkan ijtihad
yang relevan dan berbasis pada ajaran agama. (Hidayatullah, 2025).

d. Mengintegrasikan [lmu Agama dengan Pengembangan Karakter dan Akhlak
Imam Asy-Syafi’i menekankan pentingnya integrasi antara ilmu agama dan amal

perbuatan dalam kehidupan sehari-hari. Dalam pendidikan Islam modern, prinsip ini

Jurnal Mahasiswa FIAI-UII, at-Thullab, Vol.8, Nomor. 1, Januari-April, 2026
el [SSN: 2685-8924. e-ISSN: 2685-8681

13



Miftahul Jannah, Warul Walidin, Ahmad Syauky

dapat diterapkan dengan menekankan pengembangan karakter dan akhlak yang sesuai
dengan ajaran Islam. Pendidikan Islam tidak hanya fokus pada pengajaran ilmu agama,
tetapi juga pada pembentukan akhlak dan moral siswa.

Misalnya, pendidikan Islam dapat menyertakan kegiatan ekstrakurikuler yang
mengajarkan nilai-nilai seperti kejujuran, keadilan, kasih sayang, toleransi, dan rasa
tanggung jawab sosial. Program-program pengabdian masyarakat dan kegiatan sosial
lainnya dapat dimasukkan sebagai bagian dari kurikulum untuk mengajarkan siswa
bagaimana mengaplikasikan ajaran agama dalam kehidupan sosial mereka (Hafiz, 2022).

e. Penerapan Teknologi dalam Pembelajaran Agama Islam

Penerapan teknologi dalam pendidikan sangat penting. Teknologi dapat digunakan
untuk meningkatkan kualitas pembelajaran agama Islam, seperti dengan penggunaan
aplikasi pendidikan yang berbasis Al-Qur'an dan Hadis, serta platform e-learning untuk
mempermudah akses ke materi-materi agama. Penggunaan teknologi juga dapat
membantu siswa untuk lebih memahami tafsir dan hadis dengan lebih mudah melalui
berbagai sumber digital.

Namun, penerapan teknologi dalam pendidikan Islam harus dilakukan dengan hati-
hati, dengan memperhatikan etika dan nilai-nilai Islam. Pendidikan Islam modern harus
mengajarkan bagaimana menggunakan teknologi secara bijaksana, sehingga siswa dapat
memanfaatkan teknologi untuk kebaikan dan kemaslahatan umat, tanpa terjebak dalam
hal-hal yang bertentangan dengan ajaran agama (Salsabila et al., 2022).

f. Membangun Kesadaran Sosial dan Kewarganegaraan Islam

Imam Asy-Syafi’i mengajarkan bahwa pemahaman agama yang mendalam harus
membawa dampak positif dalam kehidupan sosial umat. Dalam pendidikan Islam modern,
ini dapat diimplementasikan dengan menekankan pentingnya kesadaran sosial dan
kewarganegaraan. Pendidikan harus mengajarkan siswa untuk peduli terhadap masalah-
masalah sosial, seperti kemiskinan, ketidakadilan, dan isu-isu kemanusiaan lainnya.

Pendidikan Islam harus membekali siswa dengan nilai-nilai keadilan sosial,
pengertian tentang hak-hak asasi manusia, serta pentingnya berkontribusi dalam

membangun masyarakat yang lebih adil dan sejahtera. Ini mencakup penerapan ajaran

Jurnal Mahasiswa FIAI-UII, at-Thullab, Vol.8, Nomor. 1, Januari-April, 2026
el [SSN: 2685-8924. e-ISSN: 2685-8681

14



Miftahul Jannah, Warul Walidin, Ahmad Syauky

Islam dalam bentuk kepedulian terhadap sesama, baik di tingkat lokal maupun global
(Romlah, S., & Rusdi, R, 2023).
g. Pembelajaran Berbasis Masalah dan Studi Kasus

Untuk mengimplementasikan konsep tafaquh fiddin dalam pendidikan Islam
modern, pendekatan berbasis masalah dan studi kasus dapat digunakan. Dengan
memanfaatkan studi kasus nyata yang dihadapi oleh masyarakat Muslim saat ini, siswa
dapat dilatih untuk berpikir kritis dan menganalisis masalah dari perspektif agama dan
figh. Misalnya, studi kasus tentang bagaimana mengelola keuangan dalam konteks
ekonomi Islam, atau bagaimana mengelola isu-isu bioetika dalam perkembangan ilmu
pengetahuan dan teknologi. Pendekatan ini mendorong siswa untuk tidak hanya belajar
teori, tetapi juga memikirkan cara-cara praktis untuk mengaplikasikan prinsip-prinsip
Islam dalam kehidupan mereka (Inayati, 2022).

h. Pengembangan Kompetensi Pedagogik Guru

Salah satu elemen penting dalam implementasi konsep tafaquh fiddin dalam
pendidikan Islam adalah pengembangan kompetensi pedagogik guru. Guru harus
memiliki pemahaman yang mendalam tentang prinsip-prinsip tafaquh fiddin, serta
kemampuan untuk mengkomunikasikan dan mengajarkan materi secara efektif kepada
siswa. Ini berarti guru tidak hanya harus menguasai ilmu agama, tetapi juga harus terampil
dalam menggunakan metode-metode pembelajaran yang relevan dengan perkembangan
zaman.

Selain itu, guru perlu dibekali dengan keterampilan untuk mengelola kelas secara
efektif, mengembangkan hubungan yang baik dengan siswa, dan memotivasi siswa untuk
terus belajar dan beramal sesuai dengan ajaran agama. Dalam konteks ini, pelatihan guru
dalam metodologi pedagogik yang berbasis pada prinsip-prinsip tafaquh fiddin sangat
penting untuk menciptakan lingkungan belajar yang mendukung perkembangan spiritual,
moral, dan intelektual siswa (Junaid et al., 2020).

1. Mendorong Pembelajaran Berbasis Karakter
Salah satu fokus dalam pendidikan berbasis tafaquh fiddin adalah pembentukan

karakter yang sesuai dengan nilai-nilai Islam. Oleh karena itu, pendidik harus

Jurnal Mahasiswa FIAI-UII, at-Thullab, Vol.8, Nomor. 1, Januari-April, 2026
el [SSN: 2685-8924. e-ISSN: 2685-8681

15



Miftahul Jannah, Warul Walidin, Ahmad Syauky

memperhatikan pengembangan akhlak siswa dalam setiap aspek pembelajaran, baik
dalam interaksi sosial, maupun dalam pengambilan keputusan. Pendekatan berbasis
karakter dapat diterapkan dengan mendorong siswa untuk berperilaku sesuai dengan
ajaran Islam dalam kehidupan sehari-hari. Guru dapat memberi contoh perilaku yang baik,
seperti kejujuran, kesabaran, dan rasa tanggung jawab, serta memberikan pembelajaran
yang mengarah pada pengembangan karakter siswa. Misalnya, melalui pembelajaran
berbasis pengalaman, seperti kegiatan sosial, amal, dan proyek-proyek masyarakat yang
melibatkan nilai-nilai Islam dalam tindakan nyata (Yunansah, 2017).
j. Pendidikan yang Terus Menyesuaikan Diri dengan Perkembangan Zaman

Pendidikan Islam berbasis tafaquh fiddin juga harus responsif terhadap
perkembangan zaman dan tantangan sosial yang muncul. Dalam hal ini, pendidik perlu
terus memperbarui metode dan materi ajar agar relevan dengan perkembangan ilmu
pengetahuan dan teknologi. Misalnya, dalam pengajaran figh, pendidik harus dapat
menjelaskan bagaimana hukum-hukum Islam diterapkan dalam dunia yang semakin
terdigitalisasi, serta bagaimana siswa dapat memanfaatkan teknologi secara bijaksana
sesuai dengan ajaran Islam. Dengan pendekatan pedagogik yang fleksibel dan adaptif,
pendidikan Islam dapat terus relevan dan mampu menghasilkan generasi Muslim yang
tidak hanya menguasai ilmu agama, tetapi juga memiliki kompetensi untuk beradaptasi

dengan perubahan zaman (Nishfi, 2021).

Secara keseluruhan, implementasi konsep tafaquh fiddin dalam pendidikan Islam modern
menuntut pendekatan pedagogik yang holistik, kontekstual, dan dinamis. Prinsip-prinsip yang
diajarkan Imam Asy-Syafi’i tidak hanya sebatas pada pemahaman teks, tetapi menekankan
pemaknaan yang mendalam, aplikatif, serta integratif antara ilmu, amal, dan akhlak. Pendidikan
Islam masa kini harus mampu menjembatani warisan keilmuan klasik dengan realitas
kontemporer melalui strategi pembelajaran yang partisipatif, berbasis masalah, dan karakter,
serta didukung oleh kompetensi pedagogik guru yang mumpuni. Dengan demikian, tafaquh

fiddin bukan sekadar menjadi konsep teoretis, melainkan menjadi fondasi pendidikan Islam

Jurnal Mahasiswa FIAI-UII, at-Thullab, Vol.8, Nomor. 1, Januari-April, 2026
el [SSN: 2685-8924. e-ISSN: 2685-8681

16



Miftahul Jannah, Warul Walidin, Ahmad Syauky

yang mampu melahirkan generasi Muslim yang cerdas, berakhlak, dan siap menghadapi
tantangan zaman secara bijaksana.
D. KESIMPULAN

Konsep tafaquh fiddin menurut Imam Asy-Syafi’i sangat mendalam dan mencakup
pemahaman yang tidak hanya sebatas teori, tetapi juga aplikasi dalam kehidupan sehari-hari.
Imam Asy-Syafi’i menekankan pentingnya pemahaman yang menyeluruh terhadap sumber-
sumber utama ajaran Islam seperti Al-Qur'an dan Hadis, figh, serta penerapan ilmu agama dalam
konteks sosial dan moral. Tafaquh fiddin yang sejati menurut beliau melibatkan tiga aspek
utama: penguasaan ilmu agama, aplikasi praktis dalam kehidupan sehari-hari, dan pembentukan
akhlak yang baik. Hal ini membentuk dasar bagi generasi Muslim yang bijaksana, adil, dan
bertanggung jawab dalam menjalani hidup mereka.

Konsep tafaquh fiddin Imam Asy-Syafi’i dalam pendidikan Islam modern sangat relevan
dan penting untuk diterapkan. Prinsip-prinsip seperti penguasaan terhadap Al-Qur'an dan Hadis,
aplikasi figh dalam kehidupan kontemporer, ijtihad dalam menghadapi perubahan zaman, serta
integrasi ilmu dengan amal (praktik) sangat penting untuk membentuk individu yang tidak
hanya cerdas, tetapi juga memiliki karakter yang mulia dan mampu berkontribusi terhadap

kemajuan umat.

DAFTRA PUSTAKA

Adly, M. A., Firmansyah, H., & Lubis, I. A. (2024). Qowaid Fighiyyah. ARMADA: Jurnal
Penelitian Multidisiplin, 2(6), 375-385.

Al-Baihaqi, A. (2016). Biografi Imam Syafi'i: Untold Story Imam Syafi’i & Kitab-Kitabnya.
Shahih.

Anwar, A. M., & Ridlwan, B. (2024). Relevansi pemikiran pendidikan KH MA Sahal Mahfudh
dengan sistem pendidikan Islam kontemporer. Irsyaduna: Jurnal Studi Kemahasiswaan,
4(2), 252-263.

Figih, M. A. (2022). Peran pesantren dalam menjaga tradisi-budaya dan moral bangsa.
PANDAWA, 4(1), 42-65.

Hafiz, M. (2022). Implikasi integrasi ilmu sains dan agama pada perkembangan akhlak peserta
didik. Journal of Social Research, 1(7), 617—625.

Hajita, M. (2024). Paradigma integrasi agama dan sains dalam pembelajaran pendidikan agama

Jurnal Mahasiswa FIAI-UII, at-Thullab, Vol.8, Nomor. 1, Januari-April, 2026
el [SSN: 2685-8924. e-ISSN: 2685-8681

17



Miftahul Jannah, Warul Walidin, Ahmad Syauky

Islam. Ta'lim: Jurnal Studi Pendidikan Islam, 7(2), 265-289.

Hamka, M., Handrianto, B., & Agusman, A. (2024). Adab sebagai jembatan antara ilmu dan
amal dalam pembentukan karakter siswa. TARBIYAH: Jurnal Pendidikan dan
Pembelajaran, 1(2), 132—-142.

Hanifah, S., & Sayuti, H. (2024). Sejarah pemikiran empat ulama mazhab. Mauriduna: Journal
of Islamic Studies, 5(5), 464-475.

Hidayat, R., AK, W. W., & Silahuddin, S. (2023). Paradigma tafaqquh fiddin perspektif Imam
Syafi’i dan implikasinya dalam merawat tradisi keilmuan pendidikan Islam. Fitrah:
Journal of Islamic Education, 4(2), 257-271.

Hidayatullah, S. (2025). Kontribusi kitab tafsir ‘ilmi Kementerian Agama terhadap progresivitas
penafsiran Al-Qur’an berbasis sains pada perguruan tinggi keagamaan Islam di Indonesia
(Laporan penelitian, 1-128).

Humairah, A. E., & Ramli, R. (2023). Pembelajaran holistik dalam perspektif Al-Qur’an dan
hadis. Jurnal Semiotika-Q: Kajian I[lmu al-Quran dan Tafsir, 3(2), 223-239.

Inayati, M. (2022). Penerapan model pembelajaran berbasis masalah (problem based learning)
dalam pembelajaran PAI: Teori David Ausubel, Vigotsky, Jerome S. Bruner. Al Yasini:
Jurnal Keislaman, Sosial, Hukum dan Pendidikan, 7(2), 144—144.

Jaya, dkk. (2023). Transformasi pendidikan: Peran pendidikan berkelanjutan dalam menghadapi
tantangan abad ke-21. Jurnal Review Pendidikan dan Pengajaran, 6(4), 2416-2422.

Jaya, S. A. F. (2019). Al-Qur’an dan hadis sebagai sumber hukum Islam. Jurnal Indo-Islamika,
9(2), 204-216.

Junaid, R., & Baharuddin, M. R. (2020). Peningkatan kompetensi pedagogik guru melalui PKM
lesson study. To Maega: Jurnal Pengabdian Masyarakat, 3(2), 122—-129.

Munawaroh, S. S. (2019). Nilai-nilai pendidikan Islam dalam sikap wara’ (Telaah Kitab
Riyadhu al-Shalihin karya Imam An-Nawawi) [Disertasi, UIN Raden Intan Lampung].

Nisa, K., & Bakar, M. Y. A. (2025). Ilmu figih dalam perspektif filsafat ilmu. Mutiara: Jurnal
Penelitian dan Karya Ilmiah, 3(1), 224-243.

Nishfi, S. L., & Handayani, A. (2021). Hubungan antara dukungan sosial dengan penyesuaian
diri remaja di SMA Pondok Modern Selamat 2 Batang. Journal of Psychological
Perspective, 3(1), 23-26.

Puriasih, L. P., & Rati, N. W. (2022). E-LKPD interaktif berbasis problem solving pada materi
skala dan perbandingan kelas V sekolah dasar. Jurnal Pedagogi dan Pembelajaran, 5(2),
267-275.

Romlah, S., & Rusdi, R. (2023). Pendidikan agama Islam sebagai pilar pembentukan moral dan
etika. Al-Ibrah: Jurnal Pendidikan dan Keilmuan Islam, 8(1), 67—85.

Jurnal Mahasiswa FIAI-UII, at-Thullab, Vol.8, Nomor. 1, Januari-April, 2026
el [SSN: 2685-8924. e-ISSN: 2685-8681

18



Miftahul Jannah, Warul Walidin, Ahmad Syauky

Rozi, F. (2021). Pemikiran Mazhab Figh Imam Syafi’i. Hakam: Jurnal Kajian Hukum Islam
Dan Hukum Ekonomi Islam, 5(2), 67-87.

Salsabila, dkk. (2022). Manfaat teknologi dalam pendidikan agama Islam. TA’LIM: Jurnal Studi
Pendidikan Islam, 5(1), 1-17.

Sugiyanto, S. (2022). Integrasi pembelajaran PAI melalui mata pelajaran IPA dalam upaya
meningkatkan komitmen keagamaan siswa SMA Primaganda Jombang. [lmuna: Jurnal
Studi Pendidikan Agama Islam, 4(2), 155-172.

Sukino, S. (2023). Pengembangan kurikulum dan pendekatan pembelajaran pendidikan agama
Islam kontekstual. Belajea: Jurnal Pendidikan Islam, 8(1), 1-18.

Supriatna, A. (2024). Perkembangan fikih dalam era digital: Kajian terhadap metode ijtihad
dalam memahami masalah kontemporer. As-Syar’i: Jurnal Bimbingan & Konseling
Keluarga, 6(1), 717-734.

Yufa, N. A. (2024). Pandangan Imam Ar-Rafi’i tentang penggunaan istihsan oleh Imam Syafi’i.
SAKENA: Jurnal Hukum Keluarga, 9(2), 65-76.

Yunansah, H., & Herlambang, Y. T. (2017). Pendidikan berbasis ekopedagogik dalam
menumbuhkan kesadaran ekologis dan mengembangkan karakter siswa sekolah dasar.
EduHumaniora: Jurnal Pendidikan Dasar Kampus Cibiru, 9(1), 27-34.

Yusri, N., dkk. (2024). Peran penting pendidikan agama Islam dalam membentuk karakter
pribadi yang Islami. Jurnal Pendidikan Islam, 1(2), 12—-12.

Jurnal Mahasiswa FIAI-UII, at-Thullab, Vol.8, Nomor. 1, Januari-April, 2026
el [SSN: 2685-8924. e-ISSN: 2685-8681

19



