
 

 
Copyright © 2025 (Miftahul Jannah, Warul Walidin, Ahmad Syauky) Licensee Universitas Islam Indonesia, Yogyakarta, Indonesia. This 

article is an open access article distributed under the terms and conditions of the Creative Commons Attribution (CC BYSA 4.0) License 
(http://creativecommons.org/licences/bysa/4.0/) 

1 

KONSEP PEDAGOGIK TAFAQUH FIDDIN MENURUT IMAM ASY-

SYAFI’I: (SUATU ANALISIS IMPLEMENTATIF) 

Miftahul Jannah1, Warul Walidin2, Ahmad Syauky3 

1. Program Studi Pendidikan Agama Islam, Fakultas Pascasarjana, Universitas Negeri Islam Ar-Raniry Banda 

Aceh, Aceh, Indonesia 
2. Program Studi Pendidikan Agama Islam, Fakultas Pascasarjana, Universitas Negeri Islam Ar-Raniry Banda 

Aceh, Aceh, Indonesia 
3. Program Studi Pendidikan Agama Islam, Fakultas Pascasarjana, Universitas Negeri Islam Ar-Raniry Banda 

Aceh, Aceh, Indonesia 

 

Article Information DOI: 10.20885/tullab.vol8.iss1.art1 

Article History E-mail Address  

Received: May 28, 2025 

Accepted: November 7, 2025 

Published: January 10, 2026 

 

ISSN: 2685-8924 

241003002@student.ar-raniry.ac.id 

warul.walidin@ar-raniry.ac.id 

241003009@student.ar-raniry.ac.id 

 

e-ISSN: 2685-8681 

 

ABSTRAK 

Dalam Islam pendidikan memiliki tujuan utama membentuk manusia yang memahami dan 

menjalankan syariat secara benar, sesuai ajaran Al-Qur'an dan Hadis. Artikel ini bertujuan 

memberikan wawasan tentang implementasi konsep tafaquh fiddin dalam pembelajaran, baik 

secara teoritis maupun praktis. Artikel ini membahas konsep pedagogik tafaquh fiddin menurut 

Imam Asy-Syafi'i, yang merupakan bagian penting dalam pendidikan Islam untuk mendalami 

dan memahami agama secara mendalam. Tafaquh fiddin bukan hanya upaya intelektual dalam 

mempelajari ilmu agama, tetapi juga mencakup dimensi etis dan spiritual dalam praktik 

kehidupan sehari-hari. Artikel ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan studi 

pustaka (library research), mengkaji literatur utama dari karya-karya Imam Asy-Syafi'i. Dapat 

disimpulkan bahwa tafaquh fiddin mencakup pengembangan intelektual, spiritual, dan moral 

melalui pembelajaran yang berpusat pada pemahaman mendalam terhadap agama. 

Implementasi konsep ini relevan untuk membangun kurikulum pendidikan Islam yang holistik, 

yang tidak hanya menanamkan nilai-nilai agama tetapi juga mendorong pengamalan nilai-nilai 

tersebut dalam kehidupan nyata. 

Kata kunci:  Tafaquh fiddin, Imam Asy-Syafi'i, Pedagogik 

https://crossmark.crossref.org/dialog/?doi=10.20885/tullab.vol8.iss1.art1
https://doi.org/10.20885/tullab.vol8.iss1.art1
mailto:241003002@student.ar-raniry.ac.id
mailto:warul.walidin@ar-raniry.ac.id
mailto:241003009@student.ar-raniry.ac.id


Miftahul Jannah, Warul Walidin, Ahmad Syauky 

 
Jurnal Mahasiswa FIAI-UII, at-Thullab, Vol.8, Nomor.1, Januari-April, 2026 

ISSN: 2685-8924. e-ISSN: 2685-8681 

 
2 

A. PENDAHULUAN 

Pendidikan Islam memiliki dimensi yang sangat luas, tidak hanya mencakup aspek akhlak 

dan ibadah, tetapi juga mencakup pemahaman yang mendalam terhadap ajaran-ajaran agama 

yang sering disebut sebagai tafaquh fiddin (pemahaman dalam agama). Dalam konteks ini, 

pendidikan Islam tidak sekadar diarahkan untuk membentuk individu yang taat dalam 

melaksanakan ritual keagamaan, tetapi juga untuk melahirkan manusia yang memahami nilai-

nilai Islam secara komprehensif serta mampu mengimplementasikannya dalam kehidupan 

nyata. Dengan demikian, pendidikan Islam berperan sebagai sarana untuk menumbuhkan 

kesadaran spiritual, intelektual, dan moral yang seimbang, sehingga menghasilkan pribadi yang 

beriman, berilmu, dan berakhlak mulia. 

Dalam tradisi Islam, konsep tafaquh fiddin tidak hanya dipahami sebagai akumulasi 

pengetahuan teoritis tentang agama, melainkan juga sebagai bentuk pemahaman mendalam dan 

aplikatif terhadap seluruh aspek kehidupan yang berlandaskan ajaran Islam. Hal ini sesuai 

dengan firman Allah dalam Surah At-Taubah ayat 122 yang menekankan pentingnya 

sekelompok orang yang mendalami agama agar dapat memberikan bimbingan kepada 

masyarakat. Dari sinilah muncul gagasan bahwa memahami agama secara mendalam bukan 

hanya kewajiban individual, tetapi juga tanggung jawab sosial yang berkaitan dengan proses 

pembelajaran, pengajaran, dan penerapan nilai-nilai Islam dalam masyarakat. 

Salah satu tokoh utama dalam sejarah pemikiran Islam yang memberikan perhatian besar 

terhadap pentingnya tafaquh fiddin adalah Imam Asy-Syafi’i, seorang ulama besar yang 

mendirikan mazhab Syafi’i, salah satu mazhab fiqh yang paling berpengaruh di dunia Islam. 

Pemikiran Imam Asy-Syafi’i dikenal luas karena kedalaman analisisnya terhadap sumber-

sumber hukum Islam serta kemampuannya merumuskan prinsip-prinsip metodologis dalam 

memahami Al-Qur’an dan Hadis. Melalui karyanya seperti Ar-Risalah dan Al-Umm, beliau 

menegaskan bahwa ilmu agama harus dipelajari secara sistematis, dengan memperhatikan 

konteks nash (teks) dan realitas sosial umat (Fiqih et al., 2022). 

Imam Asy-Syafi’i tidak hanya mengembangkan metodologi fiqh yang berlandaskan pada 

Al-Qur’an dan Hadis, tetapi juga menekankan perlunya umat Islam memiliki pemahaman 

agama yang tidak sebatas pada ranah teoritis. Menurutnya, tafaquh fiddin harus diterjemahkan 



Miftahul Jannah, Warul Walidin, Ahmad Syauky 

 
Jurnal Mahasiswa FIAI-UII, at-Thullab, Vol.8, Nomor.1, Januari-April, 2026 

ISSN: 2685-8924. e-ISSN: 2685-8681 

 
3 

ke dalam tindakan nyata dalam kehidupan sehari-hari. Seorang Muslim ideal adalah mereka 

yang memahami agamanya dengan baik dan mampu mengimplementasikan prinsip-prinsip 

Islam dalam setiap aspek kehidupan—baik dalam bidang ibadah, muamalah, akhlak, maupun 

hukum. Dengan demikian, tafaquh fiddin menurut Imam Asy-Syafi’i bukan sekadar 

pengetahuan tentang teks-teks keagamaan, melainkan pemahaman yang menumbuhkan sikap 

dan perilaku Islami dalam keseharian (Hidayat et al., 2023). 

Dalam kerangka pendidikan Islam, pemikiran Imam Asy-Syafi’i mengenai tafaquh fiddin 

memiliki nilai relevansi yang sangat besar. Pendidikan Islam modern dihadapkan pada 

tantangan globalisasi, kemajuan teknologi, serta perubahan nilai-nilai sosial yang begitu cepat. 

Kondisi ini menuntut pendidikan Islam untuk tidak hanya fokus pada aspek kognitif, tetapi juga 

pada aspek afektif dan psikomotorik yang mengintegrasikan nilai-nilai Islam dalam kehidupan 

modern. Oleh karena itu, pembelajaran agama Islam perlu diarahkan agar peserta didik tidak 

sekadar mengetahui hukum-hukum agama, melainkan juga memahami makna di baliknya serta 

mampu menerapkannya secara kontekstual dalam masyarakat yang terus berubah (Anwar et al., 

2024). 

Imam Asy-Syafi’i memberikan kontribusi besar dalam membangun paradigma keilmuan 

Islam yang berimbang antara teks dan konteks. Melalui metode ijtihad yang sistematis, beliau 

memperkenalkan prinsip-prinsip istinbat hukum, seperti penggunaan Al-Qur’an dan Hadis 

sebagai sumber utama, diikuti oleh ijma’ (konsensus ulama) dan qiyas (analogi). Pendekatan ini 

membuka ruang bagi ulama dan cendekiawan Muslim untuk mengembangkan pemahaman 

yang relevan terhadap berbagai persoalan baru yang muncul seiring perkembangan zaman. 

Dalam pandangan Imam Asy-Syafi’i, proses tafaquh fiddin adalah perjalanan intelektual dan 

spiritual yang harus dilandasi keikhlasan, kejujuran ilmiah, dan ketakwaan kepada Allah. 

Dengan demikian, seorang yang faqih bukan hanya orang yang banyak mengetahui hukum, 

tetapi juga orang yang bijak dalam mengamalkannya (Yufa, 2024). 

Konsep tafaquh fiddin juga berkaitan erat dengan pembentukan karakter dan kepribadian 

Muslim. Pendidikan Islam yang berbasis pada pemikiran Imam Asy-Syafi’i seharusnya 

menekankan aspek pembiasaan nilai dan internalisasi moral, bukan hanya transfer pengetahuan. 

Proses pembelajaran agama perlu dilakukan dengan metode yang interaktif, kontekstual, dan 



Miftahul Jannah, Warul Walidin, Ahmad Syauky 

 
Jurnal Mahasiswa FIAI-UII, at-Thullab, Vol.8, Nomor.1, Januari-April, 2026 

ISSN: 2685-8924. e-ISSN: 2685-8681 

 
4 

reflektif, agar peserta didik mampu mengaitkan nilai-nilai agama dengan kehidupan nyata. 

Dalam hal ini, guru dan pendidik berperan penting sebagai teladan yang tidak hanya 

mengajarkan ilmu, tetapi juga menanamkan nilai dan membentuk karakter. 

Tantangan besar dalam implementasi tafaquh fiddin di era modern adalah adanya 

pergeseran paradigma dalam cara memahami agama. Banyak umat Islam yang memahami 

agama secara tekstual dan parsial tanpa memperhatikan konteks sosial dan budaya. Di sisi lain, 

terdapat pula kecenderungan untuk menafsirkan agama secara liberal hingga melampaui batas-

batas syariat. Oleh karena itu, pendidikan Islam harus berperan sebagai penyeimbang, dengan 

mengedepankan pendekatan moderat (wasathiyah), sebagaimana yang dicontohkan oleh Imam 

Asy-Syafi’i. Beliau menunjukkan bahwa memahami agama harus dilakukan secara ilmiah, hati-

hati, dan disertai dengan tanggung jawab moral serta sosial. 

Dalam konteks pendidikan formal seperti pesantren, madrasah, dan perguruan tinggi 

Islam, tafaquh fiddin dapat diimplementasikan melalui kurikulum yang integratif, yang 

menggabungkan antara ilmu agama dan ilmu umum. Pendekatan ini memungkinkan peserta 

didik memahami bahwa Islam tidak hanya membahas persoalan ibadah, tetapi juga mengatur 

hubungan manusia dengan alam, masyarakat, dan teknologi. Pendidikan berbasis tafaquh fiddin 

juga mendorong peserta didik untuk berpikir kritis, analitis, dan kreatif dalam menghadapi 

persoalan kehidupan, tanpa melepaskan nilai-nilai keislaman sebagai landasan moral. 

Selain itu, penting untuk mengaitkan tafaquh fiddin dengan konsep lifelong learning 

(pembelajaran sepanjang hayat). Dalam Islam, mencari ilmu tidak dibatasi oleh usia atau 

jenjang pendidikan tertentu, sebagaimana sabda Nabi Muhammad SAW bahwa menuntut ilmu 

adalah kewajiban bagi setiap Muslim. Oleh karena itu, tafaquh fiddin harus menjadi semangat 

yang menjiwai seluruh proses pembelajaran, baik di lingkungan formal maupun non-formal. 

Dengan pemahaman ini, pendidikan Islam dapat melahirkan generasi yang adaptif, 

berintegritas, dan memiliki komitmen terhadap kemajuan umat. 

Pada akhirnya, analisis terhadap konsep tafaquh fiddin menurut Imam Asy-Syafi’i 

memberikan kontribusi penting dalam memperkaya wacana pendidikan Islam, baik dari sisi 

teori maupun praktik. Konsep ini menegaskan bahwa memahami agama bukanlah proses instan, 

tetapi perjalanan intelektual dan spiritual yang memerlukan kesungguhan, keikhlasan, dan 



Miftahul Jannah, Warul Walidin, Ahmad Syauky 

 
Jurnal Mahasiswa FIAI-UII, at-Thullab, Vol.8, Nomor.1, Januari-April, 2026 

ISSN: 2685-8924. e-ISSN: 2685-8681 

 
5 

kebijaksanaan. Dalam konteks globalisasi yang penuh tantangan moral dan ideologis, nilai-nilai 

tafaquh fiddin menjadi sangat relevan untuk membentuk generasi Muslim yang tidak hanya 

berilmu, tetapi juga mampu menegakkan nilai-nilai Islam dalam kehidupan modern secara bijak 

dan bertanggung jawab. 

Dengan demikian, pendidikan Islam yang berlandaskan pada pemikiran Imam Asy-

Syafi’i tentang tafaquh fiddin diharapkan dapat melahirkan insan yang beriman, berilmu, dan 

beramal. Generasi ini bukan hanya memahami agama secara tekstual, tetapi juga mampu 

mengaplikasikan nilai-nilai Islam dalam konteks kehidupan global. Pendidikan seperti inilah 

yang akan mampu menjaga eksistensi Islam sebagai agama yang rahmatan lil ‘alamin—

membawa rahmat dan kebaikan bagi seluruh umat manusia. 

B. METOTE PENELITIAN 

Artikel ini menggunakan jenis penelitian kualitatif deskriptif yang bertujuan untuk 

menggambarkan dan menjelaskan konsep pedagogik tafaquh fiddin menurut Imam Asy-Syafi’i 

serta implementasinya dalam pendidikan Islam. Pendekatan yang digunakan adalah studi 

literatur (library research), dengan mengumpulkan dan menganalisis informasi dari berbagai 

sumber, termasuk kitab-kitab karya Imam Asy-Syafi’i sebagai sumber primer serta buku, jurnal, 

dan artikel akademik sebagai sumber sekunder. Pendekatan ini memungkinkan penelitian 

memberikan wawasan teoretis dan praktis tentang bagaimana nilai-nilai Islam dapat diterapkan 

secara efektif dalam proses pendidikan 

C. HASIL DAN PEMBAHASAN 

1. Hasil Penelitian 

Berdasarkan analisis terhadap berbagai literatur yang membahas konsep pedagogik 

tafaquh fiddin menurut Imam Asy-Syafi’i, dapat disimpulkan bahwa pemahaman agama 

dalam pandangan beliau memiliki dimensi yang sangat komprehensif. Tafaquh fiddin tidak 

hanya diartikan sebagai upaya memahami teks-teks agama seperti Al-Qur’an, Hadis, dan fiqh 

secara teoritis, tetapi juga mencakup kemampuan untuk mengaplikasikan nilai-nilai Islam 

dalam kehidupan nyata. Pemahaman agama yang mendalam dalam perspektif Imam Asy-

Syafi’i menuntut keterpaduan antara aspek kognitif, afektif, dan psikomotorik, sehingga 

menghasilkan pribadi Muslim yang berilmu, berakhlak, dan beramal. 



Miftahul Jannah, Warul Walidin, Ahmad Syauky 

 
Jurnal Mahasiswa FIAI-UII, at-Thullab, Vol.8, Nomor.1, Januari-April, 2026 

ISSN: 2685-8924. e-ISSN: 2685-8681 

 
6 

Imam Asy-Syafi’i, sebagai pendiri salah satu mazhab fiqh terbesar dalam Islam, 

dikenal sebagai tokoh yang berhasil menyusun metodologi berpikir ilmiah dalam memahami 

sumber-sumber hukum Islam. Melalui karyanya seperti Ar-Risalah, beliau menegaskan 

pentingnya istinbat al-ahkam (penggalian hukum) yang berlandaskan pada Al-Qur’an dan 

Hadis, disertai pemanfaatan metode ijma’ (konsensus ulama) dan qiyas (analogi). 

Pendekatan ini menunjukkan bahwa bagi Imam Asy-Syafi’i, memahami agama bukan hanya 

menghafal dalil, tetapi menuntut kemampuan berpikir kritis dan analitis untuk menafsirkan 

hukum Islam sesuai dengan konteks sosial masyarakat. 

Dari perspektif pedagogik, pemikiran Imam Asy-Syafi’i menekankan bahwa proses 

belajar agama harus bersifat dinamis dan aplikatif. Ia menolak pemahaman agama yang kaku 

dan tekstual tanpa mempertimbangkan konteks kehidupan nyata. Menurutnya, seorang yang 

faqih sejati bukanlah sekadar orang yang banyak mengetahui hukum-hukum agama, tetapi 

seseorang yang mampu menerapkan ilmunya dengan bijak dalam kehidupan sehari-hari. 

Oleh karena itu, tafaquh fiddin tidak berhenti pada tataran pengetahuan, melainkan harus 

menghasilkan tindakan dan perilaku yang mencerminkan nilai-nilai Islam. Dalam konteks 

ini, pendidikan Islam memiliki tanggung jawab besar untuk mengintegrasikan ilmu 

pengetahuan dengan pembentukan karakter dan moralitas. 

Implementasi konsep tafaquh fiddin dalam pendidikan Islam modern menuntut adanya 

pendekatan yang holistik. Pendidikan agama harus dirancang tidak hanya berorientasi pada 

penguasaan materi ajar, tetapi juga pada pembentukan kesadaran spiritual dan sosial peserta 

didik. Integrasi antara pembelajaran teks agama dan konteks kontemporer menjadi hal yang 

sangat penting. Misalnya, pengajaran fiqh tidak hanya berfokus pada hukum-hukum klasik, 

tetapi juga pada penerapannya dalam bidang ekonomi, lingkungan, dan teknologi modern. 

Dengan demikian, peserta didik mampu memahami bahwa ajaran Islam bersifat universal 

dan relevan dengan setiap aspek kehidupan. 

Selain itu, metode pengajaran yang dikembangkan perlu berbasis pada pemecahan 

masalah (problem-based learning) dan berpikir kritis. Model ini sejalan dengan semangat 

ijtihad yang digagas oleh Imam Asy-Syafi’i, di mana setiap persoalan baru dalam masyarakat 

harus dihadapi dengan pemahaman mendalam terhadap prinsip-prinsip syariat. Guru dan 



Miftahul Jannah, Warul Walidin, Ahmad Syauky 

 
Jurnal Mahasiswa FIAI-UII, at-Thullab, Vol.8, Nomor.1, Januari-April, 2026 

ISSN: 2685-8924. e-ISSN: 2685-8681 

 
7 

pendidik berperan sebagai fasilitator yang membimbing peserta didik dalam menafsirkan 

nilai-nilai agama secara kontekstual, bukan hanya sebagai penghafal teks. Dengan 

pendekatan demikian, pendidikan Islam dapat melahirkan generasi yang mampu 

menyesuaikan diri dengan perkembangan zaman tanpa kehilangan jati diri keislamannya. 

Pemanfaatan teknologi juga menjadi bagian penting dalam aktualisasi tafaquh fiddin 

di era digital. Media pembelajaran berbasis teknologi informasi dapat menjadi sarana untuk 

memperluas akses terhadap sumber-sumber ilmu keislaman dan memperkaya pengalaman 

belajar peserta didik. Namun demikian, penggunaannya harus disertai dengan etika dan 

kebijaksanaan agar teknologi tidak sekadar menjadi alat, tetapi juga media untuk 

menanamkan nilai-nilai Islam. Dalam konteks ini, prinsip keseimbangan antara naqliyah 

(wahyu) dan ‘aqliyah (akal) yang diajarkan Imam Asy-Syafi’i menjadi sangat relevan untuk 

membentuk sistem pendidikan Islam yang adaptif dan berakar kuat pada nilai-nilai 

keagamaan. 

Tantangan utama dalam penerapan konsep ini adalah menjaga keseimbangan antara 

autentisitas ajaran Islam dan kebutuhan kontekstual masyarakat modern. Globalisasi, 

pluralitas budaya, serta kemajuan ilmu pengetahuan menuntut umat Islam untuk memiliki 

pemahaman agama yang terbuka, kritis, dan moderat. Oleh karena itu, pendidikan Islam 

perlu terus memperkuat nilai-nilai tafaquh fiddin agar peserta didik tidak hanya cerdas secara 

intelektual, tetapi juga matang secara spiritual dan moral. 

Dengan demikian, dapat disimpulkan bahwa tafaquh fiddin menurut Imam Asy-Syafi’i 

merupakan fondasi penting dalam membangun paradigma pendidikan Islam yang 

komprehensif. Ia menuntut keseimbangan antara ilmu, amal, dan akhlak. Implementasinya 

dalam pendidikan Islam modern memerlukan sinergi antara penguasaan ilmu agama, 

penerapan kontekstual, serta inovasi pedagogik berbasis teknologi dan nilai. Hanya dengan 

cara inilah pendidikan Islam dapat melahirkan generasi Muslim yang berpengetahuan luas, 

berkarakter kuat, dan mampu menghadapi tantangan zaman dengan bijaksana. 

b. Pembahasan 

Biografi Singkat Imam Syafi’i 



Miftahul Jannah, Warul Walidin, Ahmad Syauky 

 
Jurnal Mahasiswa FIAI-UII, at-Thullab, Vol.8, Nomor.1, Januari-April, 2026 

ISSN: 2685-8924. e-ISSN: 2685-8681 

 
8 

Imam Syafi’i lahir pada bulan Rajab tahun 150 Hijriyah (767 Masehi) di Gaza, wilayah 

selatan Palestina, meskipun asal keluarganya berasal dari Makkah (Hijaz). Sejarah mencatat 

bahwa orang tuanya sedang berada di Gaza untuk suatu urusan ketika beliau dilahirkan. 

Menariknya, tahun kelahirannya bertepatan dengan wafatnya Imam Abu Hanifah di 

Baghdad. Nama lengkap Imam Syafi’i adalah Abu Abdillah Muhammad bin Idris bin Abbas 

bin Syafi’i bin Saib bin ‘Ubaid bin Yazid bin Hasyim bin Abd. Al-Muthalib bin Abd. Al-

Manaf bin Qushay al-Quraisy. Beliau dikenal dengan julukan Abu Abdillah. Ayahnya 

meninggal dunia saat Imam Syafi’i masih berusia dua tahun, sehingga beliau dibesarkan oleh 

ibunya dalam kondisi serba kekurangan. Meski demikian, ibunya memberikan pendidikan 

yang baik, sehingga pada usia tujuh tahun, Imam Syafi’i telah berhasil menghafal Al-Qur’an 

di bawah bimbingan Ismail bin Qastantin, seorang ahli qira’ah di Makkah. Bahkan, terdapat 

riwayat yang menyebutkan bahwa beliau mampu mengkhatamkan Al-Qur’an sebanyak 60 

kali selama bulan Ramadhan (Al-Baihaqi, 2016). 

Pada usia 20 tahun, Imam Syafi’i meninggalkan Makkah untuk mendalami ilmu fikih. 

Ahmad Amin dalam Dhuha al-Islam menyebutkan bahwa beliau pertama kali berguru kepada 

Muslim bin Khalid al-Zanzy, seorang mufti Makkah. Selanjutnya, beliau pergi ke Madinah 

untuk belajar kepada Imam Malik dan menghafal kitab al-Muwaththa’. Kecerdasan dan 

ketajaman memorinya diakui langsung oleh Imam Malik. Selain itu, Imam Syafi’i juga 

menimba ilmu dari sejumlah ulama terkemuka, seperti Ibrahim bin Sa’id bin Salim al-Qadah, 

al-Darawardy, Abd Wahab al-Tsaqafiy, Ibn ‘Ulayyah, Abu Damrah, dan Hatim bin Ismail. 

Meski sempat belajar di Madinah, aktivitas keilmuannya lebih banyak berpusat di Baghdad 

dan Kairo. Untuk memperluas wawasan fikihnya, beliau juga berguru kepada murid-murid 

Imam Abu Hanifah. Di usia 22 tahun, Imam Syafi’i melakukan perjalanan ke Irak dan Persia 

untuk bertemu dengan para ahli hadis dan fikih guna memperdalam pengetahuannya. Saat 

itu, Kufah merupakan pusat keilmuan yang dipimpin oleh khalifah seperti Abu Ja’far al-

Mansur dan Harun ar-Rasyid, sementara Baghdad sedang berkembang sebagai kota 

intelektual (Rozi, 2021). 

Pemahaman Imam Asy-Syafi’i mengenai Konsep Tafaquh Fiddin 



Miftahul Jannah, Warul Walidin, Ahmad Syauky 

 
Jurnal Mahasiswa FIAI-UII, at-Thullab, Vol.8, Nomor.1, Januari-April, 2026 

ISSN: 2685-8924. e-ISSN: 2685-8681 

 
9 

Imam Asy-Syafi’i, sebagai salah satu imam besar dalam sejarah pemikiran Islam, 

sangat menekankan pentingnya pemahaman yang mendalam terhadap agama, atau yang 

dalam istilah Islam dikenal dengan konsep tafaquh fiddin. Bagi Imam Asy-Syafi’i, tafaquh 

fiddin bukan sekadar pengetahuan tentang teks-teks agama, tetapi juga pemahaman yang 

menyeluruh mengenai ajaran Islam yang mencakup seluruh aspek kehidupan, baik dalam 

dimensi teoritis maupun praktis. Pemahaman ini mencakup tiga elemen utama: penguasaan 

ilmu agama, kemampuan untuk mengaplikasikan ilmu tersebut dalam kehidupan sehari-hari, 

dan integrasi antara pemahaman agama dengan perilaku moral dan akhlak (Hidayat et al., 

2023).  Beberapa aspek penting dari pemahaman Imam Asy-Syafi’i mengenai tafaquh fiddin: 

a. Pemahaman terhadap Al-Qur'an dan Hadis sebagai Sumber Utama Hukum 

Imam Asy-Syafi’i sangat menekankan pentingnya penguasaan terhadap dua sumber 

utama ajaran Islam, yaitu Al-Qur'an dan Hadis, sebagai landasan utama dalam tafaquh 

fiddin. Menurut beliau, setiap individu yang ingin memahami agama dengan baik harus 

memiliki pengetahuan yang mendalam tentang dua sumber ini, dan memahami cara untuk 

menafsirkan serta mengaplikasikannya dengan tepat. Imam Asy-Syafi’i juga mengajarkan 

bahwa dalam memahami Al-Qur'an dan Hadis, seorang Muslim perlu memperhatikan 

konteks historis, bahasa, dan kondisi sosial yang melatarbelakangi wahyu tersebut. Bagi 

Imam Asy-Syafi’i, tidak cukup hanya mengetahui teks secara harfiah; yang lebih penting 

adalah memahami makna yang terkandung di dalamnya serta implikasinya dalam 

kehidupan sehari-hari. 

Imam Asy-Syafi’i memberikan perhatian besar terhadap hadis-hadis Nabi 

Muhammad SAW, khususnya yang berkaitan dengan hukum. Beliau memiliki metodologi 

yang sangat sistematis dalam membedakan hadis yang sahih dan yang lemah, dan ia 

sangat hati-hati dalam menerima hadis yang tidak jelas atau diragukan kebenarannya. 

Oleh karena itu, pemahaman yang mendalam terhadap hadis dan Al-Qur'an adalah dasar 

bagi tafaquh fiddin yang autentik dan aplikatif menurut Imam Asy-Syafi’i (Jaya, 2019). 

b. Fiqh sebagai Landasan Praktis Pemahaman Agama 

Imam Asy-Syafi’i adalah salah satu ulama pertama yang merumuskan metodologi 

fiqh yang terstruktur dan sistematis. Beliau tidak hanya menekankan pentingnya 



Miftahul Jannah, Warul Walidin, Ahmad Syauky 

 
Jurnal Mahasiswa FIAI-UII, at-Thullab, Vol.8, Nomor.1, Januari-April, 2026 

ISSN: 2685-8924. e-ISSN: 2685-8681 

 
10 

pengetahuan teoretis tentang fiqh, tetapi juga mengajarkan pentingnya aplikasinya dalam 

kehidupan sehari-hari umat Islam. Fiqh menurut Imam Asy-Syafi’i mencakup seluruh 

aspek kehidupan, baik yang berhubungan dengan ibadah (seperti shalat, zakat, puasa) 

maupun muamalah (seperti jual beli, warisan, pernikahan). Bagi Imam Asy-Syafi’i, fiqh 

bukan sekadar sebuah disiplin ilmu, melainkan cara untuk memahami dan mengamalkan 

ajaran agama Islam secara benar dalam konteks sosial dan kultural. 

Imam Asy-Syafi’i memperkenalkan metode istinbat (penggalian hukum) yang 

sangat penting dalam tafaquh fiddin. Ia menekankan bahwa seorang ulama atau 

cendekiawan harus mampu menggali hukum berdasarkan Al-Qur'an, Hadis, ijma' 

(konsensus ulama), dan qiyas (analogi). Metode ini memungkinkan para ulama untuk 

mengadaptasi ajaran Islam terhadap berbagai situasi yang berubah seiring dengan 

perkembangan zaman. Sebagai contoh, dalam banyak hal, kondisi sosial dan ekonomi 

zaman Nabi Muhammad SAW berbeda jauh dengan kondisi di era Imam Asy-Syafi’i, 

sehingga seorang ulama perlu memahami prinsip-prinsip dasar hukum Islam untuk 

menginterpretasikan dan memutuskannya dengan tepat sesuai dengan realitas zaman 

(Yusri et al., 2024). 

c. Ijtihad dan Kebebasan Berpikir dalam Menyikapi Perubahan 

Imam Asy-Syafi’i juga menekankan pentingnya ijtihad, usaha untuk menggali 

hukum baru dari sumber-sumber Islam berdasarkan prinsip-prinsip yang telah ada. Bagi 

Imam Asy-Syafi’i, tafaquh fiddin tidak hanya berkaitan dengan pemahaman yang statis 

terhadap teks-teks agama, tetapi juga melibatkan kemampuan untuk berijtihad sesuai 

dengan perkembangan kondisi sosial dan kebutuhan umat Islam pada setiap zaman. Ini 

menunjukkan bahwa agama Islam bersifat dinamis dan fleksibel, yang memungkinkan 

umat Islam untuk terus belajar dan berkembang dalam menjalani hidup sesuai dengan 

prinsip-prinsip Islam, meskipun menghadapi tantangan baru yang mungkin tidak dibahas 

secara eksplisit dalam Al-Qur'an atau Hadis. 

Pentingnya ijtihad dalam konteks ini adalah untuk memungkinkan penyesuaian 

antara hukum Islam dan kebutuhan zaman. Misalnya, dalam beberapa masalah sosial atau 

hukum yang baru muncul di zaman Imam Asy-Syafi’i, ia mendorong penerapan prinsip-



Miftahul Jannah, Warul Walidin, Ahmad Syauky 

 
Jurnal Mahasiswa FIAI-UII, at-Thullab, Vol.8, Nomor.1, Januari-April, 2026 

ISSN: 2685-8924. e-ISSN: 2685-8681 

 
11 

prinsip umum agama untuk menemukan solusi yang relevan dan sesuai dengan kebutuhan 

umat (Hanifah, S., & Sayuti, H. 2024). 

d. Integrasi antara Ilmu dan Amalan dalam Kehidupan Sehari-hari 

Imam Asy-Syafi’i mengajarkan bahwa tafaquh fiddin bukan hanya soal memahami 

teori agama, tetapi juga tentang bagaimana mengaplikasikan ilmu agama tersebut dalam 

kehidupan sehari-hari. Seorang Muslim yang memiliki tafaquh fiddin harus dapat 

mengintegrasikan pemahaman agama dengan perilaku praktisnya baik dalam ibadah 

maupun interaksi sosial. Ilmu yang diperoleh tidak boleh hanya tersimpan dalam pikiran, 

tetapi harus diterjemahkan ke dalam tindakan yang nyata sesuai dengan ajaran agama 

Islam. Ini termasuk cara berinteraksi dengan sesama, berbisnis, mengelola keluarga, dan 

bertanggung jawab dalam masyarakat. 

Imam Asy-Syafi’i sangat menekankan agar ilmu agama tidak hanya menjadi teori 

yang kosong, tetapi harus diimplementasikan dalam setiap aspek kehidupan. Sebagai 

contoh, dalam konteks fiqh, penguasaan hukum bukan hanya bertujuan untuk memahami 

bagaimana hukum itu diterapkan, tetapi juga untuk membentuk akhlak yang baik, 

kejujuran, keadilan, dan rasa tanggung jawab dalam kehidupan sehari-hari (Sugiyanto, 

2022). 

e. Akhlak sebagai Unsur Esensial dalam Tafaquh Fiddin 

Imam Asy-Syafi’i juga mengajarkan bahwa tafaquh fiddin tidak hanya berkaitan 

dengan pemahaman hukum, tetapi juga mencakup pembentukan akhlak yang mulia. Bagi 

beliau, seorang yang memiliki pemahaman agama yang mendalam harus memiliki akhlak 

yang baik dan sesuai dengan nilai-nilai Islam. Hal ini tercermin dalam berbagai ajarannya 

yang menekankan pentingnya integritas, kesabaran, kejujuran, dan rasa tanggung jawab 

dalam setiap tindakan. Oleh karena itu, tafaquh fiddin menurut Imam Asy-Syafi’i adalah 

pemahaman yang menyeluruh, mencakup ilmu fiqh, ijtihad, akhlak, dan penerapan ilmu 

agama dalam kehidupan sehari-hari (Hidayat et al., 2023) 

Secara keseluruhan, pemahaman Imam Asy-Syafi’i mengenai tafaquh fiddin adalah 

pemahaman yang luas, mendalam, dan aplikatif. Bagi beliau, tafaquh fiddin adalah 

kombinasi antara penguasaan ilmu agama yang kokoh, kemampuan untuk 



Miftahul Jannah, Warul Walidin, Ahmad Syauky 

 
Jurnal Mahasiswa FIAI-UII, at-Thullab, Vol.8, Nomor.1, Januari-April, 2026 

ISSN: 2685-8924. e-ISSN: 2685-8681 

 
12 

mengaplikasikan ilmu tersebut dalam berbagai aspek kehidupan, serta integrasi antara 

pemahaman agama dan akhlak yang baik. Konsep ini bukan hanya menghasilkan 

pengetahuan, tetapi juga membentuk individu yang bijaksana, adil, dan bertanggung 

jawab dalam menjalani kehidupan sesuai dengan tuntunan Islam. Dalam konteks 

pendidikan Islam, konsep tafaquh fiddin menurut Imam Asy-Syafi’i sangat relevan untuk 

diterapkan guna mencetak generasi Muslim yang tidak hanya berpengetahuan, tetapi juga 

mampu mengamalkan ajaran agama dalam kehidupan nyata. 

Implementasi Konsep Tafaquh fiddin dalam Pendidikan Islam Modern 

Konsep tafaquh fiddin yang diajarkan oleh Imam Asy-Syafi’i yang mencakup 

pemahaman mendalam terhadap ajaran agama dan pengaplikasiannya dalam kehidupan 

sehari-hari sangat relevan untuk diterapkan dalam pendidikan Islam modern. Dalam 

menghadapi tantangan zaman yang terus berkembang, penting untuk mengimplementasikan 

prinsip-prinsip tafaquh fiddin dalam kurikulum pendidikan Islam agar dapat menghasilkan 

individu yang tidak hanya menguasai ilmu agama tetapi juga mampu mengaplikasikannya 

dalam kehidupan sehari-hari dengan bijaksana (Munawaroh, 2019).  Beberapa cara untuk 

mengimplementasikan konsep tafaquh fiddin dalam pendidikan Islam modern: 

a. Pendekatan Holistik dalam Pengajaran Al-Qur'an dan Hadis 

Tafaquh fiddin dalam pendidikan Islam modern dapat diimplementasikan melalui 

pendekatan holistik dalam pengajaran Al-Qur'an dan Hadis. Selain mengajarkan teks 

secara literal, pendidik perlu menekankan pentingnya pemahaman konteks (asbabun 

nuzul dan asbabul wurud) dan tafsir yang relevan dengan kehidupan kontemporer. Ini 

akan membantu siswa memahami makna yang terkandung dalam wahyu dan hadis Nabi 

Muhammad SAW, serta mengaitkannya dengan realitas kehidupan modern. 

Sebagai contoh, dalam mengajarkan ayat-ayat Al-Qur'an tentang keadilan sosial, 

pendidikan Islam dapat menekankan penerapan nilai-nilai tersebut dalam konteks 

kemiskinan, ketidakadilan sosial, dan diskriminasi yang masih ada di dunia saat ini. 

Dengan demikian, pemahaman yang mendalam terhadap Al-Qur'an dan Hadis ini tidak 

hanya bersifat teoritis, tetapi juga praktis dan aplikatif untuk kehidupan sehari-hari 

(Humairah, 2023). 



Miftahul Jannah, Warul Walidin, Ahmad Syauky 

 
Jurnal Mahasiswa FIAI-UII, at-Thullab, Vol.8, Nomor.1, Januari-April, 2026 

ISSN: 2685-8924. e-ISSN: 2685-8681 

 
13 

b. Pendidikan Fiqh yang Aplikatif dan Relevan dengan Kehidupan Kontemporer 

Imam Asy-Syafi’i mengajarkan bahwa fiqh bukan hanya sekadar pengetahuan 

tentang hukum, tetapi juga tentang bagaimana mengaplikasikannya dalam kehidupan 

sehari-hari. Dalam pendidikan Islam modern, ini bisa diimplementasikan dengan 

mengajarkan fiqh yang aplikatif dan relevan dengan kebutuhan masyarakat masa kini. 

Misalnya, pembelajaran fiqh dapat meliputi topik-topik yang lebih kontemporer seperti 

fiqh ekonomi Islam, fiqh digital, fiqh media sosial, atau fiqh lingkungan. 

Pendidikan fiqh harus melibatkan pembelajaran tentang bagaimana menerapkan 

prinsip-prinsip hukum Islam dalam kehidupan sehari-hari, seperti dalam mengelola 

keuangan pribadi, bisnis yang halal, atau berinteraksi di dunia maya. Ini mendorong siswa 

untuk tidak hanya memahami teori hukum Islam, tetapi juga bagaimana 

mempraktikkannya dalam konteks dunia modern yang serba cepat dan berubah (Nisa, 

2025). 

c. Mendorong Ijtihad dalam Menghadapi Isu-Isu Kontemporer 

Salah satu aspek penting dari tafaquh fiddin menurut Imam Asy-Syafi’i adalah 

kemampuan untuk berijtihad, yaitu menggali hukum dari sumber-sumber agama yang ada 

(Al-Qur'an, Hadis, ijma’, dan qiyas). Dalam pendidikan Islam modern, penting untuk 

menanamkan semangat ijtihad kepada para siswa, agar mereka mampu berpikir kritis dan 

inovatif dalam menghadapi masalah-masalah kontemporer yang tidak selalu tercakup 

dalam teks-teks klasik. 

Ini dapat dilakukan dengan memberikan pelatihan berpikir kritis, mendorong 

analisis terhadap permasalahan baru, dan mengajarkan metode-metode fiqh yang sesuai 

dengan kondisi zaman. Misalnya, dalam menghadapi masalah perubahan iklim, teknologi, 

atau bioetika, pendidikan Islam dapat mengajarkan siswa untuk menghubungkan prinsip-

prinsip Islam dengan isu-isu global ini, serta mengembangkan solusi berdasarkan ijtihad 

yang relevan dan berbasis pada ajaran agama. (Hidayatullah, 2025). 

d. Mengintegrasikan Ilmu Agama dengan Pengembangan Karakter dan Akhlak 

Imam Asy-Syafi’i menekankan pentingnya integrasi antara ilmu agama dan amal 

perbuatan dalam kehidupan sehari-hari. Dalam pendidikan Islam modern, prinsip ini 



Miftahul Jannah, Warul Walidin, Ahmad Syauky 

 
Jurnal Mahasiswa FIAI-UII, at-Thullab, Vol.8, Nomor.1, Januari-April, 2026 

ISSN: 2685-8924. e-ISSN: 2685-8681 

 
14 

dapat diterapkan dengan menekankan pengembangan karakter dan akhlak yang sesuai 

dengan ajaran Islam. Pendidikan Islam tidak hanya fokus pada pengajaran ilmu agama, 

tetapi juga pada pembentukan akhlak dan moral siswa. 

Misalnya, pendidikan Islam dapat menyertakan kegiatan ekstrakurikuler yang 

mengajarkan nilai-nilai seperti kejujuran, keadilan, kasih sayang, toleransi, dan rasa 

tanggung jawab sosial. Program-program pengabdian masyarakat dan kegiatan sosial 

lainnya dapat dimasukkan sebagai bagian dari kurikulum untuk mengajarkan siswa 

bagaimana mengaplikasikan ajaran agama dalam kehidupan sosial mereka (Hafiz, 2022). 

e. Penerapan Teknologi dalam Pembelajaran Agama Islam 

Penerapan teknologi dalam pendidikan sangat penting. Teknologi dapat digunakan 

untuk meningkatkan kualitas pembelajaran agama Islam, seperti dengan penggunaan 

aplikasi pendidikan yang berbasis Al-Qur'an dan Hadis, serta platform e-learning untuk 

mempermudah akses ke materi-materi agama. Penggunaan teknologi juga dapat 

membantu siswa untuk lebih memahami tafsir dan hadis dengan lebih mudah melalui 

berbagai sumber digital. 

Namun, penerapan teknologi dalam pendidikan Islam harus dilakukan dengan hati-

hati, dengan memperhatikan etika dan nilai-nilai Islam. Pendidikan Islam modern harus 

mengajarkan bagaimana menggunakan teknologi secara bijaksana, sehingga siswa dapat 

memanfaatkan teknologi untuk kebaikan dan kemaslahatan umat, tanpa terjebak dalam 

hal-hal yang bertentangan dengan ajaran agama (Salsabila et al., 2022). 

f. Membangun Kesadaran Sosial dan Kewarganegaraan Islam 

Imam Asy-Syafi’i mengajarkan bahwa pemahaman agama yang mendalam harus 

membawa dampak positif dalam kehidupan sosial umat. Dalam pendidikan Islam modern, 

ini dapat diimplementasikan dengan menekankan pentingnya kesadaran sosial dan 

kewarganegaraan. Pendidikan harus mengajarkan siswa untuk peduli terhadap masalah-

masalah sosial, seperti kemiskinan, ketidakadilan, dan isu-isu kemanusiaan lainnya. 

Pendidikan Islam harus membekali siswa dengan nilai-nilai keadilan sosial, 

pengertian tentang hak-hak asasi manusia, serta pentingnya berkontribusi dalam 

membangun masyarakat yang lebih adil dan sejahtera. Ini mencakup penerapan ajaran 



Miftahul Jannah, Warul Walidin, Ahmad Syauky 

 
Jurnal Mahasiswa FIAI-UII, at-Thullab, Vol.8, Nomor.1, Januari-April, 2026 

ISSN: 2685-8924. e-ISSN: 2685-8681 

 
15 

Islam dalam bentuk kepedulian terhadap sesama, baik di tingkat lokal maupun global 

(Romlah, S., & Rusdi, R, 2023). 

g. Pembelajaran Berbasis Masalah dan Studi Kasus 

Untuk mengimplementasikan konsep tafaquh fiddin dalam pendidikan Islam 

modern, pendekatan berbasis masalah dan studi kasus dapat digunakan. Dengan 

memanfaatkan studi kasus nyata yang dihadapi oleh masyarakat Muslim saat ini, siswa 

dapat dilatih untuk berpikir kritis dan menganalisis masalah dari perspektif agama dan 

fiqh. Misalnya, studi kasus tentang bagaimana mengelola keuangan dalam konteks 

ekonomi Islam, atau bagaimana mengelola isu-isu bioetika dalam perkembangan ilmu 

pengetahuan dan teknologi. Pendekatan ini mendorong siswa untuk tidak hanya belajar 

teori, tetapi juga memikirkan cara-cara praktis untuk mengaplikasikan prinsip-prinsip 

Islam dalam kehidupan mereka (Inayati, 2022). 

h. Pengembangan Kompetensi Pedagogik Guru 

Salah satu elemen penting dalam implementasi konsep tafaquh fiddin dalam 

pendidikan Islam adalah pengembangan kompetensi pedagogik guru. Guru harus 

memiliki pemahaman yang mendalam tentang prinsip-prinsip tafaquh fiddin, serta 

kemampuan untuk mengkomunikasikan dan mengajarkan materi secara efektif kepada 

siswa. Ini berarti guru tidak hanya harus menguasai ilmu agama, tetapi juga harus terampil 

dalam menggunakan metode-metode pembelajaran yang relevan dengan perkembangan 

zaman. 

Selain itu, guru perlu dibekali dengan keterampilan untuk mengelola kelas secara 

efektif, mengembangkan hubungan yang baik dengan siswa, dan memotivasi siswa untuk 

terus belajar dan beramal sesuai dengan ajaran agama. Dalam konteks ini, pelatihan guru 

dalam metodologi pedagogik yang berbasis pada prinsip-prinsip tafaquh fiddin sangat 

penting untuk menciptakan lingkungan belajar yang mendukung perkembangan spiritual, 

moral, dan intelektual siswa (Junaid et al., 2020). 

i. Mendorong Pembelajaran Berbasis Karakter 

Salah satu fokus dalam pendidikan berbasis tafaquh fiddin adalah pembentukan 

karakter yang sesuai dengan nilai-nilai Islam. Oleh karena itu, pendidik harus 



Miftahul Jannah, Warul Walidin, Ahmad Syauky 

 
Jurnal Mahasiswa FIAI-UII, at-Thullab, Vol.8, Nomor.1, Januari-April, 2026 

ISSN: 2685-8924. e-ISSN: 2685-8681 

 
16 

memperhatikan pengembangan akhlak siswa dalam setiap aspek pembelajaran, baik 

dalam interaksi sosial, maupun dalam pengambilan keputusan. Pendekatan berbasis 

karakter dapat diterapkan dengan mendorong siswa untuk berperilaku sesuai dengan 

ajaran Islam dalam kehidupan sehari-hari. Guru dapat memberi contoh perilaku yang baik, 

seperti kejujuran, kesabaran, dan rasa tanggung jawab, serta memberikan pembelajaran 

yang mengarah pada pengembangan karakter siswa. Misalnya, melalui pembelajaran 

berbasis pengalaman, seperti kegiatan sosial, amal, dan proyek-proyek masyarakat yang 

melibatkan nilai-nilai Islam dalam tindakan nyata (Yunansah, 2017). 

j. Pendidikan yang Terus Menyesuaikan Diri dengan Perkembangan Zaman 

Pendidikan Islam berbasis tafaquh fiddin juga harus responsif terhadap 

perkembangan zaman dan tantangan sosial yang muncul. Dalam hal ini, pendidik perlu 

terus memperbarui metode dan materi ajar agar relevan dengan perkembangan ilmu 

pengetahuan dan teknologi. Misalnya, dalam pengajaran fiqh, pendidik harus dapat 

menjelaskan bagaimana hukum-hukum Islam diterapkan dalam dunia yang semakin 

terdigitalisasi, serta bagaimana siswa dapat memanfaatkan teknologi secara bijaksana 

sesuai dengan ajaran Islam. Dengan pendekatan pedagogik yang fleksibel dan adaptif, 

pendidikan Islam dapat terus relevan dan mampu menghasilkan generasi Muslim yang 

tidak hanya menguasai ilmu agama, tetapi juga memiliki kompetensi untuk beradaptasi 

dengan perubahan zaman (Nishfi, 2021). 

 

Secara keseluruhan, implementasi konsep tafaquh fiddin dalam pendidikan Islam modern 

menuntut pendekatan pedagogik yang holistik, kontekstual, dan dinamis. Prinsip-prinsip yang 

diajarkan Imam Asy-Syafi’i tidak hanya sebatas pada pemahaman teks, tetapi menekankan 

pemaknaan yang mendalam, aplikatif, serta integratif antara ilmu, amal, dan akhlak. Pendidikan 

Islam masa kini harus mampu menjembatani warisan keilmuan klasik dengan realitas 

kontemporer melalui strategi pembelajaran yang partisipatif, berbasis masalah, dan karakter, 

serta didukung oleh kompetensi pedagogik guru yang mumpuni. Dengan demikian, tafaquh 

fiddin bukan sekadar menjadi konsep teoretis, melainkan menjadi fondasi pendidikan Islam 



Miftahul Jannah, Warul Walidin, Ahmad Syauky 

 
Jurnal Mahasiswa FIAI-UII, at-Thullab, Vol.8, Nomor.1, Januari-April, 2026 

ISSN: 2685-8924. e-ISSN: 2685-8681 

 
17 

yang mampu melahirkan generasi Muslim yang cerdas, berakhlak, dan siap menghadapi 

tantangan zaman secara bijaksana. 

D. KESIMPULAN 

Konsep tafaquh fiddin menurut Imam Asy-Syafi’i sangat mendalam dan mencakup 

pemahaman yang tidak hanya sebatas teori, tetapi juga aplikasi dalam kehidupan sehari-hari. 

Imam Asy-Syafi’i menekankan pentingnya pemahaman yang menyeluruh terhadap sumber-

sumber utama ajaran Islam seperti Al-Qur'an dan Hadis, fiqh, serta penerapan ilmu agama dalam 

konteks sosial dan moral. Tafaquh fiddin yang sejati menurut beliau melibatkan tiga aspek 

utama: penguasaan ilmu agama, aplikasi praktis dalam kehidupan sehari-hari, dan pembentukan 

akhlak yang baik. Hal ini membentuk dasar bagi generasi Muslim yang bijaksana, adil, dan 

bertanggung jawab dalam menjalani hidup mereka. 

Konsep tafaquh fiddin Imam Asy-Syafi’i dalam pendidikan Islam modern sangat relevan 

dan penting untuk diterapkan. Prinsip-prinsip seperti penguasaan terhadap Al-Qur'an dan Hadis, 

aplikasi fiqh dalam kehidupan kontemporer, ijtihad dalam menghadapi perubahan zaman, serta 

integrasi ilmu dengan amal (praktik) sangat penting untuk membentuk individu yang tidak 

hanya cerdas, tetapi juga memiliki karakter yang mulia dan mampu berkontribusi terhadap 

kemajuan umat. 

 

DAFTRA PUSTAKA 

Adly, M. A., Firmansyah, H., & Lubis, I. A. (2024). Qowaid Fiqhiyyah. ARMADA: Jurnal 

Penelitian Multidisiplin, 2(6), 375–385. 

Al-Baihaqi, A. (2016). Biografi Imam Syafi'i: Untold Story Imam Syafi’i & Kitab-Kitabnya. 

Shahih. 

Anwar, A. M., & Ridlwan, B. (2024). Relevansi pemikiran pendidikan KH MA Sahal Mahfudh 

dengan sistem pendidikan Islam kontemporer. Irsyaduna: Jurnal Studi Kemahasiswaan, 

4(2), 252–263. 

Fiqih, M. A. (2022). Peran pesantren dalam menjaga tradisi-budaya dan moral bangsa. 

PANDAWA, 4(1), 42–65. 

Hafiz, M. (2022). Implikasi integrasi ilmu sains dan agama pada perkembangan akhlak peserta 

didik. Journal of Social Research, 1(7), 617–625. 

Hajita, M. (2024). Paradigma integrasi agama dan sains dalam pembelajaran pendidikan agama 



Miftahul Jannah, Warul Walidin, Ahmad Syauky 

 
Jurnal Mahasiswa FIAI-UII, at-Thullab, Vol.8, Nomor.1, Januari-April, 2026 

ISSN: 2685-8924. e-ISSN: 2685-8681 

 
18 

Islam. Ta'lim: Jurnal Studi Pendidikan Islam, 7(2), 265–289. 

Hamka, M., Handrianto, B., & Agusman, A. (2024). Adab sebagai jembatan antara ilmu dan 

amal dalam pembentukan karakter siswa. TARBIYAH: Jurnal Pendidikan dan 

Pembelajaran, 1(2), 132–142. 

Hanifah, S., & Sayuti, H. (2024). Sejarah pemikiran empat ulama mazhab. Mauriduna: Journal 

of Islamic Studies, 5(5), 464–475. 

Hidayat, R., AK, W. W., & Silahuddin, S. (2023). Paradigma tafaqquh fiddin perspektif Imam 

Syafi’i dan implikasinya dalam merawat tradisi keilmuan pendidikan Islam. Fitrah: 

Journal of Islamic Education, 4(2), 257–271. 

Hidayatullah, S. (2025). Kontribusi kitab tafsir ‘ilmi Kementerian Agama terhadap progresivitas 

penafsiran Al-Qur’an berbasis sains pada perguruan tinggi keagamaan Islam di Indonesia 

(Laporan penelitian, 1–128). 

Humairah, A. E., & Ramli, R. (2023). Pembelajaran holistik dalam perspektif Al-Qur’an dan 

hadis. Jurnal Semiotika-Q: Kajian Ilmu al-Quran dan Tafsir, 3(2), 223–239. 

Inayati, M. (2022). Penerapan model pembelajaran berbasis masalah (problem based learning) 

dalam pembelajaran PAI: Teori David Ausubel, Vigotsky, Jerome S. Bruner. Al Yasini: 

Jurnal Keislaman, Sosial, Hukum dan Pendidikan, 7(2), 144–144. 

Jaya, dkk. (2023). Transformasi pendidikan: Peran pendidikan berkelanjutan dalam menghadapi 

tantangan abad ke-21. Jurnal Review Pendidikan dan Pengajaran, 6(4), 2416–2422. 

Jaya, S. A. F. (2019). Al-Qur’an dan hadis sebagai sumber hukum Islam. Jurnal Indo-Islamika, 

9(2), 204–216. 

Junaid, R., & Baharuddin, M. R. (2020). Peningkatan kompetensi pedagogik guru melalui PKM 

lesson study. To Maega: Jurnal Pengabdian Masyarakat, 3(2), 122–129. 

Munawaroh, S. S. (2019). Nilai-nilai pendidikan Islam dalam sikap wara’ (Telaah Kitab 

Riyadhu al-Shalihin karya Imam An-Nawawi) [Disertasi, UIN Raden Intan Lampung]. 

Nisa, K., & Bakar, M. Y. A. (2025). Ilmu fiqih dalam perspektif filsafat ilmu. Mutiara: Jurnal 

Penelitian dan Karya Ilmiah, 3(1), 224–243. 

Nishfi, S. L., & Handayani, A. (2021). Hubungan antara dukungan sosial dengan penyesuaian 

diri remaja di SMA Pondok Modern Selamat 2 Batang. Journal of Psychological 

Perspective, 3(1), 23–26. 

Puriasih, L. P., & Rati, N. W. (2022). E-LKPD interaktif berbasis problem solving pada materi 

skala dan perbandingan kelas V sekolah dasar. Jurnal Pedagogi dan Pembelajaran, 5(2), 

267–275. 

Romlah, S., & Rusdi, R. (2023). Pendidikan agama Islam sebagai pilar pembentukan moral dan 

etika. Al-Ibrah: Jurnal Pendidikan dan Keilmuan Islam, 8(1), 67–85. 



Miftahul Jannah, Warul Walidin, Ahmad Syauky 

 
Jurnal Mahasiswa FIAI-UII, at-Thullab, Vol.8, Nomor.1, Januari-April, 2026 

ISSN: 2685-8924. e-ISSN: 2685-8681 

 
19 

Rozi, F. (2021). Pemikiran Mazhab Fiqh Imam Syafi’i. Hakam: Jurnal Kajian Hukum Islam  

Dan Hukum Ekonomi Islam, 5(2), 67–87. 

Salsabila, dkk. (2022). Manfaat teknologi dalam pendidikan agama Islam. TA’LIM: Jurnal Studi 

Pendidikan Islam, 5(1), 1–17. 

Sugiyanto, S. (2022). Integrasi pembelajaran PAI melalui mata pelajaran IPA dalam upaya 

meningkatkan komitmen keagamaan siswa SMA Primaganda Jombang. Ilmuna: Jurnal 

Studi Pendidikan Agama Islam, 4(2), 155–172. 

Sukino, S. (2023). Pengembangan kurikulum dan pendekatan pembelajaran pendidikan agama 

Islam kontekstual. Belajea: Jurnal Pendidikan Islam, 8(1), 1–18. 

Supriatna, A. (2024). Perkembangan fikih dalam era digital: Kajian terhadap metode ijtihad 

dalam memahami masalah kontemporer. As-Syar’i: Jurnal Bimbingan & Konseling 

Keluarga, 6(1), 717–734. 

Yufa, N. A. (2024). Pandangan Imam Ar-Rafi’i tentang penggunaan istihsan oleh Imam Syafi’i. 

SAKENA: Jurnal Hukum Keluarga, 9(2), 65–76. 

Yunansah, H., & Herlambang, Y. T. (2017). Pendidikan berbasis ekopedagogik dalam 

menumbuhkan kesadaran ekologis dan mengembangkan karakter siswa sekolah dasar. 

EduHumaniora: Jurnal Pendidikan Dasar Kampus Cibiru, 9(1), 27–34. 

Yusri, N., dkk. (2024). Peran penting pendidikan agama Islam dalam membentuk karakter 

pribadi yang Islami. Jurnal Pendidikan Islam, 1(2), 12–12. 

 


