
 

Copyright © 2025 (Aisyah, Deva Nur Syahroni, Nafasa Azka Salsabila) Licensee Universitas Islam Indonesia, Yogyakarta, Indonesia. This article 

is an open access article distributed under the terms and conditions of the Creative Commons Attribution (CC BYSA 4.0) License 

(http://creativecommons.org/licences/bysa/4.0/) 
209 

KEDUDUKAN TRANSGENDER DALAM HUKUM POSITIF 

INDONESIA DAN PERSPEKTIF FIKIH MAZHAB SYAFI’I 

Aisyah1, Deva Nur Syahroni2, Nafasa Azka Salsabila3 

1. Program Studi Pendidikan Bahasa Arab, Fakultas Tarbiyah, Sekolah Tinggi Islam Al-Mukmin, Surakarta, 

Indonesia 
2. Program Studi Pendidikan Bahasa Arab, Fakultas Tarbiyah, Sekolah Tinggi Islam Al-Mukmin, Surakarta, 

Indonesia 
3. Program Studi Pendidikan Bahasa Arab, Fakultas Tarbiyah, Sekolah Tinggi Islam Al-Mukmin, Surakarta, 

Indonesia 

 

Info Artikel DOI: 10.20885/tullab.vol8.iss1.art14 

Article History E-mail Addres  

Received: December 11, 2025 

Accepted: December 22, 2025 

Published: January 10, 2026 

 

ISSN: 2685-8924 

aisyah.abdurahman03@gamail.com  

Devasyah95@gmail.com  

azkanafasa@gamil.com  

 

e-ISSN: 2685-8681 

 

ABSTRAK 

Fenomena transgender merupakan realitas sosial yang semakin mendapat perhatian dalam 

diskursus hukum dan keagamaan di Indonesia. Keberadaan transgender menimbulkan persoalan 

hukum yang kompleks karena berhadapan dengan sistem hukum nasional yang masih 

berlandaskan pada pengakuan dua jenis kelamin, serta nilai-nilai keagamaan yang kuat dalam 

kehidupan masyarakat. Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis kedudukan transgender 

dalam hukum positif Indonesia serta pandangan hukum Islam menurut perspektif fikih mazhab 

Syafi’i. Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan studi kepustakaan 

(library research). Sumber data diperoleh dari peraturan perundang-undangan yang relevan, 

literatur fikih mazhab Syafi’i, serta artikel jurnal ilmiah yang membahas isu transgender dari 

perspektif hukum dan keislaman. Data dianalisis menggunakan pendekatan deskriptif-analitis 

dan komparatif untuk membandingkan pengaturan dan konstruksi hukum transgender dalam 

hukum positif Indonesia dan hukum Islam. Hasil penelitian menunjukkan bahwa hukum positif 

Indonesia belum mengatur secara eksplisit kedudukan transgender. Pengakuan negara terhadap 

transgender masih terbatas pada aspek administratif melalui mekanisme penetapan pengadilan, 

tanpa disertai perlindungan hukum yang komprehensif. Kondisi ini menimbulkan 

ketidakpastian hukum dan membuka ruang terjadinya diskriminasi. Sementara itu, dalam 

perspektif fikih mazhab Syafi’i, perubahan jenis kelamin tanpa dasar medis yang sah dipandang 

sebagai perbuatan yang dilarang karena termasuk dalam kategori taghyīr khalqillāh. Namun, 

perilaku tersebut tidak secara otomatis dikenai sanksi hudūd, melainkan ditempatkan dalam 

ranah ta‘zīr yang penentuannya diserahkan kepada otoritas yang berwenang. Dengan demikian, 

baik hukum positif Indonesia maupun fikih mazhab Syafi’i sama-sama belum memberikan 

legitimasi penuh terhadap perubahan identitas gender, meskipun tetap mengakui transgender 

sebagai manusia yang memiliki hak dasar yang harus dihormati. 

 

Kata kunci: Transgender; Hukum Positif Indonesia; Fikih Mazhab Syafi’i; Hak Asasi Manusia. 

 

https://crossmark.crossref.org/dialog/?doi=10.20885/tullab.vol8.iss1.art14
https://doi.org/10.20885/tullab.vol8.iss1.art14
mailto:aisyah.abdurahman03@gamail.com
mailto:Devasyah95@gmail.com
mailto:azkanafasa@gamil.com


Aisyah, Deva Nur Syahroni, Nafasa Azka Salsabila 

 

Jurnal Mahasiswa FIAI-UII, at-Thullab, Vol.7, Nomor.1, Januari-April, 2026 

ISSN: 2685-8924. e-ISSN: 2685-8681 

210 

 

A. PENDAHULUAN  

Fenomena transgender dalam beberapa dekade terakhir berkembang menjadi isu 

multidimensional yang tidak hanya berkaitan dengan aspek sosial dan psikologis, tetapi juga 

menimbulkan persoalan hukum dan keagamaan yang kompleks. Dalam konteks global, 

perkembangan wacana hak asasi manusia telah mendorong pengakuan yang lebih luas terhadap 

keberagaman identitas gender. Lembaga-lembaga internasional, seperti Perserikatan Bangsa-

Bangsa, menempatkan identitas gender sebagai bagian dari hak fundamental individu yang 

harus dilindungi dari diskriminasi dan perlakuan tidak adil (United Nations Human Rights 

Office, 2019). Sejumlah negara kemudian mengadopsi kebijakan progresif berupa pengakuan 

identitas gender berbasis penentuan diri (self-determination), yang memungkinkan individu 

menentukan identitas gendernya tanpa prosedur hukum dan medis yang ketat (Hegarty et al., 

2025). 

Namun demikian, pendekatan tersebut tidak diterapkan secara universal. Di banyak 

negara, termasuk Indonesia, isu transgender masih menghadapi resistensi yang kuat karena 

berhadapan dengan nilai budaya, norma sosial, serta ajaran agama yang mengakar dalam 

kehidupan masyarakat. Data menunjukkan bahwa keberadaan transgender di Indonesia 

bukanlah fenomena yang bersifat marginal. World Population Review mencatat bahwa 

Indonesia termasuk salah satu negara dengan populasi transgender yang cukup signifikan di 

kawasan Asia (World Population Review, 2021). Fakta ini menunjukkan bahwa transgender 

merupakan realitas sosial yang tidak dapat diabaikan, sehingga menuntut adanya respons 

hukum yang jelas dan proporsional. 

Dalam perspektif hukum positif Indonesia, pengaturan mengenai transgender hingga 

saat ini belum diatur secara eksplisit. Sistem hukum nasional masih berlandaskan pada 

pengakuan dua jenis kelamin, yaitu laki-laki dan perempuan, sebagaimana tercermin dalam 

Undang-Undang Nomor 1 Tahun 1974 tentang Perkawinan dan Undang-Undang Nomor 23 

Tahun 2006 tentang Administrasi Kependudukan. Kedua regulasi tersebut tidak memberikan 

ruang pengakuan identitas gender di luar kategori biner tersebut (Perwira, Widiati, & Sudibya, 

2021). Akibatnya, individu transgender mengalami kesulitan dalam memperoleh kepastian 

hukum, khususnya dalam aspek administrasi kependudukan, perkawinan, dan hak-hak sipil 

lainnya. 



Aisyah, Deva Nur Syahroni, Nafasa Azka Salsabila 

 

Jurnal Mahasiswa FIAI-UII, at-Thullab, Vol.7, Nomor.1, Januari-April, 2026 

ISSN: 2685-8924. e-ISSN: 2685-8681 

211 

 

Secara konstitusional, Undang-Undang Dasar Negara Republik Indonesia Tahun 1945 

menjamin persamaan kedudukan setiap warga negara di hadapan hukum serta perlindungan dari 

segala bentuk diskriminasi (UUD NRI 1945 Pasal 28D dan 28I). Namun, jaminan normatif 

tersebut belum sepenuhnya terimplementasi dalam kebijakan hukum yang bersifat teknis dan 

operasional. Pengakuan terhadap perubahan jenis kelamin hanya dimungkinkan melalui 

mekanisme penetapan pengadilan sebagaimana diatur dalam Undang-Undang Nomor 24 Tahun 

2013, dan bersifat administratif serta kasuistik (Salsabila, Fatahullah, & Wagian, 2023). Kondisi 

ini menempatkan transgender dalam posisi hukum yang ambigu, yakni diakui sebagai warga 

negara tetapi belum memperoleh perlindungan hukum yang komprehensif. 

Di sisi lain, Indonesia sebagai negara dengan mayoritas penduduk beragama Islam tidak 

dapat melepaskan diskursus hukum dari perspektif keagamaan. Hukum Islam memiliki peran 

signifikan dalam membentuk nilai moral dan sosial masyarakat, serta sering kali menjadi 

rujukan normatif dalam perumusan kebijakan hukum. Dalam tradisi fikih Islam, pembahasan 

mengenai gender telah dikenal melalui konsep khuntsa dan mukhannats. Khuntsa merujuk pada 

individu dengan kondisi biologis yang tidak jelas sejak lahir, sementara mukhannats merujuk 

pada laki-laki yang menyerupai perempuan dalam perilaku atau penampilan (Zuhaili, 1989). 

Namun, fenomena transgender modern—yang melibatkan perubahan identitas gender secara 

sadar dan disengaja—memunculkan persoalan baru yang tidak secara eksplisit dibahas dalam 

teks klasik. 

Mazhab Syafi’i, sebagai mazhab fikih yang dominan dianut di Indonesia, memiliki 

pandangan normatif yang tegas terhadap perubahan jenis kelamin. Perubahan jenis kelamin 

yang dilakukan tanpa dasar medis yang sah dipandang sebagai perbuatan yang termasuk dalam 

kategori taghyīr khalqillāh (mengubah ciptaan Allah), yang dilarang berdasarkan Al-Qur’an 

dan Sunnah (An-Nawawi, 1996). Pandangan ini berangkat dari konsep penjagaan fitrah manusia 

serta tujuan syariat (maqāṣid al-syarī‘ah) dalam menjaga agama, jiwa, dan ketertiban sosial. 

Meskipun demikian, mazhab Syafi’i tidak secara otomatis mengkategorikan perilaku 

transgender sebagai tindak pidana hudūd, melainkan menempatkannya dalam ranah ta‘zīr, yang 

penentuan sanksinya diserahkan kepada otoritas yang berwenang (Zuhaili, 1989). 

Ketegangan antara hukum positif Indonesia dan hukum Islam dalam menyikapi 

fenomena transgender menunjukkan adanya dialektika antara prinsip kepastian hukum, 



Aisyah, Deva Nur Syahroni, Nafasa Azka Salsabila 

 

Jurnal Mahasiswa FIAI-UII, at-Thullab, Vol.7, Nomor.1, Januari-April, 2026 

ISSN: 2685-8924. e-ISSN: 2685-8681 

212 

 

perlindungan hak asasi manusia, dan nilai-nilai keagamaan. Negara, sebagai entitas hukum, 

dituntut untuk menjamin hak dasar setiap warga negara tanpa diskriminasi, namun pada saat 

yang sama juga harus mempertimbangkan nilai moral dan religius yang hidup dalam 

masyarakat. Kondisi ini menjadikan transgender sebagai subjek hukum yang berada pada 

persimpangan antara tuntutan modernitas hukum dan norma keagamaan tradisional. 

Sejumlah penelitian sebelumnya lebih banyak menyoroti transgender dari aspek sosial, 

psikologis, dan medis (Maharani & Zafi, 2020; Istigfari & Hartati, 2021). Kajian yang secara 

khusus mengkaji fenomena transgender dengan mempertemukan perspektif hukum positif 

Indonesia dan hukum Islam, khususnya mazhab Syafi’i, masih relatif terbatas. Oleh karena itu, 

penelitian ini penting dilakukan untuk memberikan analisis yang komprehensif dan kontekstual 

mengenai kedudukan transgender dalam sistem hukum nasional dan hukum Islam, sekaligus 

memperkaya khazanah keilmuan hukum dan keislaman di Indonesia. 

B. METODE PENELITIAN  

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian kepustakaan 

(library research). Pendekatan kualitatif dipilih karena penelitian ini bertujuan untuk 

memahami dan menganalisis fenomena transgender dari perspektif normatif, khususnya dalam 

kerangka hukum positif Indonesia dan hukum Islam menurut mazhab Syafi’i, bukan untuk 

mengukur atau menguji hubungan variabel secara kuantitatif (Creswell, 2014). Penelitian 

kepustakaan digunakan karena objek kajian berupa norma hukum, konsep fikih, serta pemikiran 

akademik yang terdapat dalam peraturan perundang-undangan dan literatur ilmiah. 

Sumber data dalam penelitian ini terdiri atas bahan hukum primer, sekunder, dan tersier. 

Bahan hukum primer meliputi Undang-Undang Dasar Negara Republik Indonesia Tahun 1945, 

Undang-Undang Nomor 1 Tahun 1974 tentang Perkawinan, Undang-Undang Nomor 23 Tahun 

2006 tentang Administrasi Kependudukan, serta Undang-Undang Nomor 24 Tahun 2013 

sebagai perubahannya. Bahan hukum sekunder meliputi literatur fikih mazhab Syafi’i, seperti 

karya Wahbah az-Zuhaili dan Imam an-Nawawi, serta artikel jurnal ilmiah yang membahas isu 

transgender dari perspektif hukum dan keislaman (Zuhaili, 1989; An-Nawawi, 1996). Adapun 

bahan hukum tersier berupa kamus, ensiklopedia, dan sumber pendukung lainnya yang relevan 

dengan topik penelitian. 



Aisyah, Deva Nur Syahroni, Nafasa Azka Salsabila 

 

Jurnal Mahasiswa FIAI-UII, at-Thullab, Vol.7, Nomor.1, Januari-April, 2026 

ISSN: 2685-8924. e-ISSN: 2685-8681 

213 

 

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui dokumentasi, yaitu dengan menelusuri, 

menginventarisasi, dan mengkaji berbagai sumber tertulis yang relevan dengan objek penelitian 

(Zed, 2008). Data yang telah dikumpulkan kemudian dianalisis menggunakan metode 

deskriptif-analitis dan komparatif. Metode deskriptif digunakan untuk memaparkan konsep 

transgender serta ketentuan hukum positif dan hukum Islam secara sistematis, sedangkan 

metode analitis digunakan untuk menelaah makna, implikasi, dan konsekuensi hukum dari 

ketentuan tersebut. Selanjutnya, pendekatan komparatif digunakan untuk membandingkan 

pandangan hukum positif Indonesia dan hukum Islam mazhab Syafi’i dalam menyikapi 

fenomena transgender, sehingga diperoleh pemahaman yang komprehensif dan kontekstual 

(Soekanto & Mamudji, 2011). 

C. HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN  

Fenomena Transgender sebagai Problem Normatif dan Sosial-Hukum 

Fenomena transgender tidak dapat dipahami semata-mata sebagai ekspresi identitas 

individual, melainkan sebagai persoalan normatif yang beririsan dengan sistem hukum, nilai 

sosial, dan moral keagamaan. Dalam diskursus kontemporer, transgender sering ditempatkan 

dalam kerangka hak asasi manusia, khususnya hak atas pengakuan identitas dan perlindungan 

dari diskriminasi (United Nations Human Rights Office, 2019). Pendekatan ini menempatkan 

identitas gender sebagai bagian dari otonomi individu yang harus dihormati oleh negara. 

Namun, pendekatan tersebut tidak selalu sejalan dengan sistem hukum nasional dan nilai 

keagamaan yang dianut oleh masyarakat tertentu, termasuk Indonesia. 

Dalam konteks Indonesia, konstruksi sosial dan hukum masih berlandaskan pada 

pemahaman biner jenis kelamin, yakni laki-laki dan perempuan. Pemahaman ini tidak hanya 

tercermin dalam norma hukum positif, tetapi juga dalam nilai budaya dan agama yang hidup di 

tengah masyarakat. Akibatnya, fenomena transgender sering dipandang sebagai penyimpangan 

dari tatanan normatif yang telah mapan, sehingga memunculkan resistensi sosial dan 

ketegangan hukum (Maharani & Zafi, 2020). 

Transgender dalam Perspektif Hukum Positif Indonesia 

Hasil analisis terhadap peraturan perundang-undangan menunjukkan bahwa hukum 

positif Indonesia belum mengatur secara eksplisit mengenai status hukum transgender. Undang-

Undang Nomor 1 Tahun 1974 tentang Perkawinan dan Undang-Undang Nomor 23 Tahun 2006 



Aisyah, Deva Nur Syahroni, Nafasa Azka Salsabila 

 

Jurnal Mahasiswa FIAI-UII, at-Thullab, Vol.7, Nomor.1, Januari-April, 2026 

ISSN: 2685-8924. e-ISSN: 2685-8681 

214 

 

tentang Administrasi Kependudukan hanya mengenal dua kategori jenis kelamin, yaitu laki-laki 

dan perempuan. Konsekuensinya, identitas transgender tidak memperoleh pengakuan hukum 

secara substantif dalam sistem hukum nasional (Perwira et al., 2021). 

Satu-satunya celah hukum yang berkaitan dengan transgender terdapat dalam Undang-

Undang Nomor 24 Tahun 2013, yang memungkinkan pencatatan “peristiwa penting lainnya” 

melalui penetapan pengadilan, termasuk perubahan jenis kelamin. Namun, mekanisme ini 

bersifat administratif dan kasuistik, tanpa disertai pengaturan yang komprehensif mengenai hak 

dan kewajiban transgender. Negara dalam hal ini mengambil posisi yang cenderung pragmatis, 

yakni mengakomodasi kebutuhan administratif tertentu tanpa memberikan legitimasi normatif 

terhadap perubahan identitas gender (Salsabila et al., 2023). 

Kondisi tersebut menciptakan apa yang dalam teori hukum disebut sebagai legal vacuum 

atau kekosongan norma. Transgender diakui sebagai warga negara yang memiliki hak 

konstitusional, tetapi tidak memiliki kepastian hukum yang memadai dalam praktik. Situasi ini 

berpotensi menimbulkan diskriminasi struktural, terutama dalam akses terhadap pekerjaan, 

layanan kesehatan, dan administrasi publik. Dengan demikian, dapat dikatakan bahwa hukum 

positif Indonesia masih belum mampu merespons fenomena transgender secara proporsional 

dan berkeadilan. 

Jaminan Konstitusional dan Batas Implementasi 

Secara normatif, Undang-Undang Dasar Negara Republik Indonesia Tahun 1945 

menjamin persamaan di hadapan hukum dan perlindungan dari diskriminasi bagi setiap warga 

negara. Pasal 28D ayat (1) dan Pasal 28I ayat (2) menegaskan prinsip tersebut sebagai bagian 

dari hak asasi manusia yang harus dihormati oleh negara. Namun, jaminan konstitusional ini 

tidak secara otomatis memberikan pengakuan terhadap identitas gender di luar kategori yang 

diakui oleh undang-undang sektoral. 

Perbedaan antara jaminan konstitusional dan pengaturan teknis dalam undang-undang 

sektoral menunjukkan adanya kesenjangan antara norma ideal dan implementasi hukum. Dalam 

konteks transgender, negara belum memiliki instrumen hukum yang secara khusus mengatur 

perlindungan dari diskriminasi berbasis identitas gender. Akibatnya, perlindungan hukum bagi 

transgender masih bersifat tidak langsung dan bergantung pada interpretasi aparat penegak 

hukum (Soekanto & Mamudji, 2011). 



Aisyah, Deva Nur Syahroni, Nafasa Azka Salsabila 

 

Jurnal Mahasiswa FIAI-UII, at-Thullab, Vol.7, Nomor.1, Januari-April, 2026 

ISSN: 2685-8924. e-ISSN: 2685-8681 

215 

 

Transgender dalam Perspektif Hukum Islam Mazhab Syafi’i 

Dalam perspektif hukum Islam, khususnya mazhab Syafi’i, pembahasan mengenai 

transgender tidak dapat dilepaskan dari konsep fitrah penciptaan manusia. Mazhab Syafi’i 

membedakan secara tegas antara kondisi biologis yang bersifat alami, seperti khuntsa, dengan 

tindakan perubahan jenis kelamin yang dilakukan secara sengaja tanpa alasan medis yang sah. 

Khuntsa dipahami sebagai kondisi biologis yang terjadi secara alami dan mendapatkan 

perlakuan hukum khusus, sedangkan perubahan jenis kelamin yang bersifat rekayasa dipandang 

sebagai perbuatan terlarang (Zuhaili, 1989). 

Perubahan jenis kelamin tanpa dasar medis yang sah dikategorikan sebagai taghyīr 

khalqillāh, yaitu upaya mengubah ciptaan Allah, yang dilarang dalam Al-Qur’an dan Sunnah. 

Imam an-Nawawi menegaskan bahwa perubahan bentuk tubuh manusia yang tidak didasarkan 

pada kebutuhan syar‘i atau medis termasuk dalam perbuatan yang terlarang secara hukum Islam 

(An-Nawawi, 1996). Larangan ini berangkat dari prinsip penjagaan fitrah dan ketertiban moral 

dalam masyarakat. 

Meskipun demikian, mazhab Syafi’i tidak serta-merta mengkategorikan perilaku 

transgender sebagai tindak pidana hudūd. Perilaku tersebut ditempatkan dalam ranah ta‘zīr, 

yaitu sanksi yang penetapannya diserahkan kepada otoritas yang berwenang dengan 

mempertimbangkan konteks sosial dan kemaslahatan. Pendekatan ini menunjukkan bahwa 

hukum Islam memiliki fleksibilitas dalam merespons fenomena sosial, meskipun tetap 

mempertahankan batas normatif yang jelas (Zuhaili, 1989). 

Dialektika Hukum Positif dan Hukum Islam 

Perbandingan antara hukum positif Indonesia dan hukum Islam mazhab Syafi’i 

menunjukkan adanya titik temu dan perbedaan mendasar. Keduanya sama-sama tidak 

memberikan legitimasi penuh terhadap perubahan identitas gender. Namun, dasar argumentasi 

yang digunakan berbeda. Hukum positif Indonesia berangkat dari prinsip kepastian hukum dan 

ketertiban administrasi negara, sedangkan hukum Islam berlandaskan pada prinsip penjagaan 

fitrah dan moralitas umat. 

Dalam konteks negara hukum Pancasila yang berketuhanan, dialog antara hukum positif 

dan hukum Islam menjadi keniscayaan. Pendekatan terhadap fenomena transgender seharusnya 

tidak bersifat represif maupun permisif secara ekstrem, melainkan mengedepankan 



Aisyah, Deva Nur Syahroni, Nafasa Azka Salsabila 

 

Jurnal Mahasiswa FIAI-UII, at-Thullab, Vol.7, Nomor.1, Januari-April, 2026 

ISSN: 2685-8924. e-ISSN: 2685-8681 

216 

 

keseimbangan antara kepastian hukum, perlindungan hak asasi manusia, dan nilai-nilai 

keagamaan yang hidup dalam masyarakat. Pendekatan semacam ini penting untuk mencegah 

marginalisasi sosial sekaligus menjaga tatanan moral dan hukum nasional. 

Implikasi Teoretis dan Praktis 

Secara teoretis, kajian ini menunjukkan bahwa fenomena transgender perlu dipahami 

sebagai persoalan hukum yang kompleks dan multidimensional. Pendekatan normatif semata 

tidak cukup untuk menjawab tantangan yang muncul, sehingga diperlukan dialog antara hukum 

positif dan hukum Islam. Secara praktis, hasil penelitian ini dapat menjadi dasar bagi pembuat 

kebijakan untuk merumuskan regulasi yang lebih komprehensif dan sensitif terhadap nilai 

konstitusional dan keagamaan. 

Dengan demikian, hasil dan pembahasan ini menegaskan bahwa fenomena transgender 

di Indonesia berada pada persimpangan antara tuntutan modernitas hukum dan norma 

keagamaan tradisional. Tantangan ke depan adalah merumuskan pendekatan hukum yang adil, 

proporsional, dan kontekstual, sehingga mampu menjamin kepastian hukum sekaligus menjaga 

nilai-nilai moral yang menjadi fondasi kehidupan berbangsa dan bernegara. 

D. KESIMPULAN  

Fenomena transgender di Indonesia merupakan realitas sosial yang menimbulkan 

persoalan hukum dan keagamaan yang kompleks. Berdasarkan hasil analisis, dapat disimpulkan 

bahwa hukum positif Indonesia hingga saat ini belum memberikan pengaturan yang eksplisit 

dan komprehensif mengenai status hukum transgender. Sistem hukum nasional masih 

berlandaskan pada pengakuan dua jenis kelamin, yaitu laki-laki dan perempuan, sebagaimana 

tercermin dalam berbagai peraturan perundang-undangan. Pengakuan terhadap transgender 

hanya dimungkinkan secara terbatas melalui mekanisme administratif berupa penetapan 

pengadilan, tanpa disertai pengaturan yang substansial mengenai hak, kewajiban, serta 

perlindungan hukum dari diskriminasi. Kondisi ini menempatkan transgender dalam posisi 

hukum yang ambigu, yakni diakui sebagai warga negara, tetapi belum sepenuhnya terlindungi 

secara normatif dan praktis. 

Secara konstitusional, negara menjamin persamaan kedudukan setiap warga negara di 

hadapan hukum dan perlindungan dari perlakuan diskriminatif. Namun, jaminan konstitusional 

tersebut belum sepenuhnya terimplementasi dalam kebijakan hukum sektoral yang mengatur 



Aisyah, Deva Nur Syahroni, Nafasa Azka Salsabila 

 

Jurnal Mahasiswa FIAI-UII, at-Thullab, Vol.7, Nomor.1, Januari-April, 2026 

ISSN: 2685-8924. e-ISSN: 2685-8681 

217 

 

kehidupan sosial secara konkret. Akibatnya, perlindungan hukum bagi transgender masih 

bergantung pada interpretasi aparat penegak hukum dan belum memiliki kepastian yang 

seragam. Hal ini menunjukkan adanya kesenjangan antara norma ideal yang tertuang dalam 

konstitusi dan realitas pengaturan hukum yang berlaku. 

Dalam perspektif hukum Islam menurut mazhab Syafi’i, perubahan jenis kelamin tanpa 

dasar medis yang sah dipandang sebagai perbuatan yang dilarang karena termasuk dalam 

kategori taghyīr khalqillāh, yaitu mengubah ciptaan Allah. Pandangan ini berangkat dari prinsip 

penjagaan fitrah manusia serta tujuan syariat dalam menjaga ketertiban moral dan sosial. 

Meskipun demikian, mazhab Syafi’i tidak secara otomatis mengkategorikan perilaku 

transgender sebagai tindak pidana hudūd, melainkan menempatkannya dalam ranah ta‘zīr, 

dengan penentuan sanksi yang diserahkan kepada otoritas yang berwenang sesuai dengan 

konteks dan kemaslahatan. Hal ini menunjukkan bahwa hukum Islam, meskipun bersifat 

normatif, tetap memiliki fleksibilitas dalam merespons fenomena sosial yang berkembang. 

Perbandingan antara hukum positif Indonesia dan hukum Islam mazhab Syafi’i 

menunjukkan adanya titik temu dalam hal tidak diberikannya legitimasi penuh terhadap 

perubahan identitas gender. Namun, perbedaan mendasar terletak pada dasar argumentasi dan 

tujuan normatifnya. Hukum positif berorientasi pada kepastian hukum dan ketertiban 

administrasi negara, sementara hukum Islam berorientasi pada penjagaan fitrah dan moralitas 

umat. Dalam konteks negara hukum Pancasila yang berketuhanan, dialog antara kedua 

perspektif tersebut menjadi penting untuk merumuskan pendekatan hukum yang adil, 

proporsional, dan kontekstual. Oleh karena itu, diperlukan kajian lanjutan dan kebijakan hukum 

yang mampu menyeimbangkan antara perlindungan hak dasar warga negara, kepastian hukum, 

serta nilai-nilai keagamaan yang hidup dalam masyarakat Indonesia. 

 

 

 

 

 

 

DAFTAR PUSTAKA   

An-Nawawi, Y. ibn S. (1996). Syarḥ Ṣaḥīḥ Muslim (Vol. 14). Beirut: Dār al-Ma‘rifah. 

Creswell, J. W. (2014). Research design: Qualitative, quantitative, and mixed methods 

approaches (4th ed.). Thousand Oaks, CA: SAGE Publications. 



Aisyah, Deva Nur Syahroni, Nafasa Azka Salsabila 

 

Jurnal Mahasiswa FIAI-UII, at-Thullab, Vol.7, Nomor.1, Januari-April, 2026 

ISSN: 2685-8924. e-ISSN: 2685-8681 

218 

 

Hegarty, B., Wolter, A., Handayani, A. P., Marian, K., Newland, J., Oetomo, D., Praptoraharjo, 

I., & Kelly-Hanku, A. (2025). Healthcare practitioners as accomplices: A qualitative study 

of gender affirmation in a context of ambiguous regulation in Indonesia. BMC Medical 

Ethics, 26(1), 3. 

https://doi.org/10.1186/s12910-024-01134-9 

Istigfari, S. N., & Hartati, E. (2021). Hubungan antara konsep diri dengan depresi pada 

transgender: Kajian literatur. Holistic Nursing and Health Science, 4(1), 44–55. 

https://doi.org/10.14710/hnhs.4.1.2021.44-55 

Maharani, S., & Zafi, A. A. (2020). Respon masyarakat kepada pelaku transgender. Jurnal 

Intelektualita: Keislaman, Sosial dan Sains, 9(1), 193–202. 

https://doi.org/10.19109/intelektualita.v9i1.5603 

Perwira, I. N. S., Widiati, I. A. P., & Sudibya, D. G. (2021). Perubahan status jenis kelamin 

dalam perspektif hukum positif di Indonesia. Jurnal Interpretasi Hukum, 2(1), 74–78. 

https://doi.org/10.22225/juinhum.2.1.3095.74-78 

Salsabila, L. H., Fatahullah, F., & Wagian, D. (2023). Hak waris transgender menurut hukum 

positif di Indonesia. Private Law, 3(2), 303–314. 

https://doi.org/10.29303/prlw.v3i2.2587 

Salsabila, L. H., Fatahullah, F., & Wagian, D. (2023). Hak waris transgender menurut hukum 

positif di Indonesia. Private Law, 3(2), 303–314. 

https://doi.org/10.29303/prlw.v3i2.2587 

Soekanto, S., & Mamudji, S. (2011). Penelitian hukum normatif: Suatu tinjauan singkat. 

Jakarta: Rajawali Pers. 

Undang-Undang Dasar Negara Republik Indonesia Tahun 1945. 

Undang-Undang Nomor 1 Tahun 1974 tentang Perkawinan. 

Undang-Undang Nomor 23 Tahun 2006 tentang Administrasi Kependudukan. 

Undang-Undang Nomor 24 Tahun 2013 tentang Perubahan atas Undang-Undang Nomor 23 

Tahun 2006 tentang Administrasi Kependudukan. 

United Nations Human Rights Office of the High Commissioner. (2019). Sexual orientation 

and gender identity. 

https://www.ohchr.org/en/sexual-orientation-and-gender-identity 

World Population Review. (2021). Transgender population by country. 

https://worldpopulationreview.com/country-rankings/transgender-population-by-country 

Zed, M. (2008). Metode penelitian kepustakaan. Jakarta: Yayasan Obor Indonesia. 

Zuhaili, W. (1989). Al-fiqh al-islāmī wa adillatuh (Vol. 7). Damaskus: Dār al-Fikr. 

https://doi.org/10.1186/s12910-024-01134-9
https://www.ohchr.org/en/sexual-orientation-and-gender-identity

