
 

Copyright © 2025 (Mohammad Ali, Yudik Pradana, M. Khusna Amal, Abd. Halim Soebahar, Mursalim) Licensee Universitas Islam Indonesia, 

Yogyakarta, Indonesia. This article is an open access article distributed under the terms and conditions of the Creative Commons Attribution (CC BYSA 

4.0) License (http://creativecommons.org/licences/bysa/4.0/) 
157 

RESILIENSI IDENTITAS SOSIAL ISLAM MELALUI PELESTARIAN 

KEARIFAN LOKAL DI ERA GLOBALISASI  

Mohammad Ali1, Yudik Pradana2, M. Khusna Amal3, Abd. Halim Soebahar4, Mursalim5 
1. Program Studi Doktor Pendidikan Agama Islam, Universitas Islam Negeri Kiai Haji Achmad Siddiq Jember, 

Jawa Timur, Indonesia  
2. Program Studi Doktor Pendidikan Agama Islam, Universitas Islam Negeri Kiai Haji Achmad Siddiq Jember, 

Jawa Timur, Indonesia 
3. Program Studi Doktor Pendidikan Agama Islam, Universitas Islam Negeri Kiai Haji Achmad Siddiq Jember, 

Jawa Timur, Indonesia 
4. Program Studi Doktor Pendidikan Agama Islam, Universitas Islam Negeri Kiai Haji Achmad Siddiq Jember, 

Jawa Timur, Indonesia  
5. Program Studi Doktor Pendidikan Agama Islam, Universitas Islam Negeri Kiai Haji Achmad Siddiq Jember, 

Jawa Timur, Indonesia 

 

Info Artikel DOI: 10.20885/tullab.vol8.iss1.art11 

Article History E-mail Addres  

Received:  

Accepted:  

Published:  

 

 

ISSN: 2685-8924 

kunanta918@gmail.com 

pradanayudi1@gmail.com 

khusna.amal@uinkhas.ac.id 

ahalims1961@gmail.com 

mursalim@gmail.com 

e-ISSN: 2685-8681 

 

ABSTRAK 

Kearifan lokal berfungsi sebagai mekanisme resiliensi sosial umat Islam Indonesia dalam 

menghadapi arus globalisasi yang mengubah struktur sosial, budaya, dan identitas keagamaan. 

Globalisasi dipahami tidak hanya sebagai pertukaran informasi dan teknologi, tetapi juga 

sebagai proses yang berpotensi mengikis tradisi lokal, solidaritas komunal, dan ekspresi 

keislaman khas Nusantara. Dengan menggunakan metode kajian pustaka (library research), 

penelitian ini menelaah buku, artikel jurnal, prosiding, dan literatur relevan melalui analisis 

tematik dan komparatif untuk memetakan relasi antara globalisasi, identitas sosial Islam, dan 

kearifan lokal. Hasil menunjukkan bahwa, pertama, Islam di Indonesia sejak awal berkembang 

melalui pola akulturasi dan dakwah kultural, hal ini tercermin dalam peran Walisongo dan 

tradisi keagamaan yang merekatkan nilai agama dengan budaya lokal. Kedua, tradisi-tradisi 

tersebut berfungsi sebagai mekanisme resiliensi yang memperkuat kohesi sosial, dan transfer 

nilai antargenerasi di tengah penetrasi budaya global. Ketiga, globalisasi melahirkan identitas 

hybrid pada generasi muda Muslim, namun pesantren, organisasi keagamaan, dan media digital 

berbasis nilai lokal mampu mengelola dinamika ini melalui dakwah kontekstual berbasis bahasa 

daerahdan konten digital. Penelitian menyimpulkan bahwa kearifan lokal bukan sekadar 

warisan budaya, tetapi strategi peradaban yang memungkinkan umat Islam untuk 

mempertahankan dan mengaktualisasikan identitas keagamaannya secara moderat, inklusif, dan 

adaptif di tengah tantangan globalisasi 

 

Kata kunci:  Islam, Identitas Sosial, Kearifan Lokal, Globalisasi, Kajian Pustaka, Resiliensi 

Budaya 

https://crossmark.crossref.org/dialog/?doi=10.20885/tullab.vol8.iss1.art11
https://doi.org/10.20885/tullab.vol8.iss1.art11
mailto:kunanta918@gmail.com
mailto:pradanayudi1@gmail.com
mailto:khusna.amal@uinkhas.ac.id
mailto:ahalims1961@gmail.com
mailto:mursalim@gmail.com


Mohammad Ali, Yudik Pradana, M. Khusna Amal, Abd. Halim Soebahar, Mursalim 

 

Jurnal Mahasiswa FIAI-UII, at-Thullab, Vol.7, Nomor.1, Januari-April, 2025 

ISSN: 2685-8924. e-ISSN: 2685-8681 

158 

 

A. PENDAHULUAN  

Globalisasi sebagai fenomena sosial bukan sekadar proses perpindahan informasi, 

teknologi, atau mobilitas manusia secara lintas batas, melainkan sebuah dinamika yang 

membawa perubahan mendasar dalam struktur sosial, ekonomi, dan budaya masyarakat dunia. 

Dengan lahirnya era komunikasi digital, transportasi modern, dan integrasi ekonomi global, 

batas-batas geografis dan kultural seolah melebur dalam ruang perjumpaan global. Di satu sisi, 

globalisasi mendorong pertumbuhan sosial dan ekonomi melalui pertukaran ilmu pengetahuan, 

kemajuan teknologi, serta interaksi budaya yang semakin intensif. Namun, di sisi lain, ia 

memunculkan ketegangan baru dalam masyarakat, terutama terkait peneguhan identitas sosial 

dan budaya yang telah bersemayam secara turun-temurun (Sukmana dkk., 2025). 

Dalam konteks kehidupan keagamaan, globalisasi tampak tidak netral. Ia membawa arus 

nilai dan gaya hidup global yang sering kali tidak sepenuhnya kompatibel dengan tradisi dan 

norma keagamaan yang telah mengakar. Umat beragama dihadapkan pada tantangan untuk 

mempertahankan kemurnian nilai-nilai mereka sementara dunia terus bergerak menuju 

homogenisasi budaya. Islam, sebagai agama yang dianut oleh lebih dari satu miliar umat di 

berbagai belahan dunia, memiliki ragam ekspresi budaya sesuai konteks geografis dan sejarah 

masing-masing (Baidhawy, 2005). Di Indonesia, identitas sosial Islam terjalin erat dengan 

tradisi lokal; akulturasi terjadi secara halus dan produktif sejak awal masuknya Islam. Hal 

tersebut melahirkan ekspresi keislaman yang khas: Islam yang bersinergi dengan budaya lokal 

tanpa kehilangan nilai-nilai universalnya (Uswatun Hasanah, 2024a). 

Namun, gelombang modernisasi dan globalisasi kerap mendorong masyarakat untuk 

mengadopsi nilai baru yang dipandang lebih modern dan kosmopolitan. Fenomena ini acap kali 

menempatkan tradisi lokal dalam posisi terpinggirkan. Misalnya, praktik budaya dan ritual 

keagamaan yang bersifat komunal perlahan tergeser oleh gaya hidup individualistik modern. 

Hubungan sosial yang sebelumnya diwarnai solidaritas dan kebersamaan kini mulai terdisrupsi 

oleh relasi yang bersifat transaksional dan utilitarian (Rivaldi & Yulifar, 2025). 

Konsekuensinya, identitas sosial keagamaan yang dibangun melalui simbol, praktik budaya, 

dan hubungan sosial mulai mengalami erosi. Kecenderungan menuju standardisasi agama 

berdasarkan wacana global juga berpotensi mengabaikan kekhasan ekspresi keislaman yang 

berkembang di masyarakat lokal (Zuhri, 2021). 



Mohammad Ali, Yudik Pradana, M. Khusna Amal, Abd. Halim Soebahar, Mursalim 

 

Jurnal Mahasiswa FIAI-UII, at-Thullab, Vol.7, Nomor.1, Januari-April, 2025 

ISSN: 2685-8924. e-ISSN: 2685-8681 

159 

 

Dalam konteks ini, kearifan lokal menjadi komponen yang sangat penting dalam 

menjaga kesinambungan identitas sosial umat Islam. Kearifan lokal bukan sekadar kumpulan 

tradisi lama, tetapi sebuah sistem pengetahuan hidup yang mengandung nilai etika, spiritualitas, 

dan pola hubungan sosial yang berkelanjutan (Hidayat dkk., 2025). Ia memuat pandangan hidup 

yang diterjemahkan dalam praktik keagamaan, pola pendidikan keluarga, interaksi sosial, 

hingga manajemen konflik. Kearifan lokal menanamkan kesadaran kolektif bahwa 

keberagaman adalah bagian integral dari kehidupan sosial dan beragama. 

Pelestarian kearifan lokal dapat menjadi bentuk resiliensi sosial di tengah penetrasi 

budaya global yang sering kali mengarah pada homogenisasi. Kearifan lokal berfungsi sebagai 

filter yang mampu menyaring pengaruh budaya asing, bukan dengan cara menolaknya secara 

total, namun mengolahnya agar tetap sesuai dengan kebutuhan dan nilai masyarakat setempat 

(Wahyudin Halik dkk., 2025). Dengan demikian, kearifan lokal bukanlah penghalang 

modernitas, tetapi fondasi untuk memastikan bahwa perkembangan budaya dan sosial tetap 

selaras dengan identitas keagamaan yang dijaga. 

Resiliensi sosial umat Islam melalui kearifan lokal tercermin dalam bagaimana 

komunitas mampu mempertahankan kohesi sosial, nilai gotong royong, pendidikan keluarga 

berbasis teladan, penghormatan pada tokoh agama, serta penyelesaian masalah melalui 

musyawarah (Baihaqi dkk., 2025). Praktik tersebut menjadi modal penting untuk menghadapi 

tantangan globalisasi yang menuntut kecepatan, kompetisi, dan rasionalitas ekonomi. Kekuatan 

komunitas berbasis nilai spiritual dan budaya komunal mampu menjadi penyangga dalam 

menghadapi tekanan global, baik dalam bentuk pola pikir, gaya hidup, maupun sistem sosial. 

Selain itu, pelestarian kearifan lokal memberi ruang bagi generasi muda untuk tetap 

memiliki akar budaya di tengah derasnya arus modernitas. Tanpa akar budaya, modernitas 

hanya akan menghasilkan generasi yang terhubung secara digital namun terputus secara sosial 

(Adiputra dkk., 2025). Ketika kearifan lokal diinternalisasi dalam pendidikan, budaya popular, 

kegiatan keagamaan, dan ruang publik, generasi muda akan mampu mengintegrasikan identitas 

keagamaan dan budaya dengan realitas global tanpa kehilangan orientasi moral. 

Dengan demikian, pelestarian kearifan lokal bukan nostalgia terhadap masa lalu, 

melainkan strategi peradaban. Ia memungkinkan umat Islam untuk menghadapi globalisasi 

dengan penuh percaya diri dan bersikap selektif. Identitas sosial Islam di Indonesia dapat terus 



Mohammad Ali, Yudik Pradana, M. Khusna Amal, Abd. Halim Soebahar, Mursalim 

 

Jurnal Mahasiswa FIAI-UII, at-Thullab, Vol.7, Nomor.1, Januari-April, 2025 

ISSN: 2685-8924. e-ISSN: 2685-8681 

160 

 

bertransformasi mengikuti perkembangan zaman tanpa tunduk pada homogenisasi budaya 

global. Hal ini menegaskan bahwa modernitas bukan antitesis dari tradisi, selama masyarakat 

memiliki kemampuan untuk mengolah pengaruh global sesuai dengan nilai-nilai spiritual dan 

kearifan lokal yang diwariskan (Maryani dkk., 2025). 

Kebaruan (novelty) penelitian ini terletak pada upaya mengintegrasikan tiga ranah 

analisis yang selama ini cenderung dikaji secara parsial dalam studi-studi sebelumnya, yakni 

globalisasi, kearifan lokal, dan identitas sosial Islam. Jika banyak penelitian terdahulu lebih 

menempatkan kearifan lokal sebatas warisan budaya atau objek pelestarian seremonial, 

penelitian ini justru memosisikannya sebagai strategi resiliensi sosial dan kerangka dakwah 

kontekstual yang aktif bekerja dalam membentuk identitas hybrid generasi muda Muslim. 

Selain itu, penelitian ini memberikan aksentuasi pada peran aktor-aktor keagamaan local seperti 

pesantren, majelis taklim, dan komunitas seni bernapaskan Islam yang memanfaatkan media 

digital untuk mereproduksi dan mentransformasikan kearifan lokal ke dalam format baru yang 

lebih komunikatif bagi generasi global. Dengan demikian, penelitian ini tidak hanya mengisi 

kekosongan kajian pada level teoritik, tetapi juga menawarkan perspektif normatif-empirik 

tentang bagaimana kearifan lokal dapat dikelola sebagai modal sosial dan kultural dalam 

merespons tantangan homogenisasi budaya global. 

Berdasarkan uraian tersebut, penelitian ini bertujuan untuk menganalisis secara kritis 

bagaimana kearifan lokal berfungsi sebagai mekanisme resiliensi sosial umat Islam Indonesia 

dalam menghadapi gelombang globalisasi, sekaligus memetakan bentuk-bentuk aktualisasi 

kearifan lokal dalam menjaga identitas sosial-keagamaan di era digital. Secara khusus, 

penelitian ini berupaya: (1) menguraikan relasi historis dan sosiologis antara Islam dan budaya 

lokal yang melahirkan ekspresi keislaman khas Nusantara; (2) menjelaskan peran tradisi 

keagamaan berbasis komunitas seperti selametan, nyadran, dan pengajian kampong dalam 

memperkuat kohesi sosial dan identitas kolektif umat; serta (3) mengidentifikasi strategi 

adaptasi dan dakwah kontekstual yang dilakukan komunitas Muslim, pesantren, dan organisasi 

keagamaan lokal dalam merespons penetrasi budaya global melalui ruang digital dan budaya 

popular 

 

 



Mohammad Ali, Yudik Pradana, M. Khusna Amal, Abd. Halim Soebahar, Mursalim 

 

Jurnal Mahasiswa FIAI-UII, at-Thullab, Vol.7, Nomor.1, Januari-April, 2025 

ISSN: 2685-8924. e-ISSN: 2685-8681 

161 

 

B. METODE PENELITIAN  

Penelitian ini menggunakan metode kajian pustaka (library research), yaitu pendekatan 

penelitian yang berfokus pada penelusuran dan analisis sumber tertulis yang relevan dengan 

topik. Metode ini dipilih karena isu globalisasi, identitas sosial Islam, dan kearifan lokal telah 

banyak dibahas dalam literatur akademik sehingga studi pustaka menjadi sarana utama untuk 

membangun argumentasi teoritis. Sebanyak 52 sumber akademik meliputi buku, artikel jurnal, 

prosiding, dan laporan penelitian dipilih berdasarkan kriteria inklusi yang menekankan 

relevansi tema, otoritas penulis, dan kualitas publikasi. Literatur non-akademik atau yang tidak 

memiliki dukungan metodologis dikeluarkan dari kajian. Rentang publikasi antara 2000–2025, 

dengan fokus pada literatur lima tahun terakhir untuk menangkap dinamika globalisasi 

kontemporer. 

Pengumpulan data dilakukan dengan menyeleksi literatur berdasarkan empat fokus 

kajian: identitas sosial Islam; kearifan lokal dan budaya; teori globalisasi dan dampaknya pada 

masyarakat; serta strategi resiliensi budaya dalam konteks keagamaan. Seleksi dilakukan 

dengan mempertimbangkan relevansi tema dan otoritas referensi (Sholeh dkk., 2025). Analisis 

data dilakukan menggunakan pendekatan tematik untuk mengidentifikasi pola utama dalam 

wacana globalisasi dan resiliensi budaya, serta pendekatan komparatif untuk melihat variasi 

pandangan antar-penulis mengenai konsep identitas hybrid, adaptasi budaya, dan transformasi 

tradisi keagamaan. Validitas temuan diperkuat melalui triangulasi teori, dengan 

mengintegrasikan perspektif sosiologi budaya, antropologi Islam, dan teori identitas sosial, serta 

triangulasi komparatif dengan membandingkan literatur dari konteks dan periode yang berbeda. 

Melalui dua pendekatan tersebut, penelitian ini menghasilkan sintesis konseptual 

mengenai bagaimana globalisasi memengaruhi identitas keagamaan serta bagaimana kearifan 

lokal berfungsi sebagai mekanisme resiliensi sosial umat Islam. Dengan demikian, kajian 

pustaka tidak hanya menjadi dasar teori, tetapi juga sarana untuk memahami transformasi 

sosial-keagamaan dalam konteks global (Pebriyanto & Siswanto, 2025) 

C. HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN  

Islam dan Kearifan Lokal: Relasi Simbiotik 

Islam datang ke Indonesia tidak melalui penaklukan militer sebagaimana yang terjadi di 

beberapa kawasan Timur Tengah, Afrika Utara, ataupun Asia Selatan. Masuknya Islam ke 



Mohammad Ali, Yudik Pradana, M. Khusna Amal, Abd. Halim Soebahar, Mursalim 

 

Jurnal Mahasiswa FIAI-UII, at-Thullab, Vol.7, Nomor.1, Januari-April, 2025 

ISSN: 2685-8924. e-ISSN: 2685-8681 

162 

 

Nusantara berlangsung secara damai melalui jalur perdagangan, perkawinan, jaringan ulama, 

dan aktivitas dakwah kultural. Para penyebar Islam pada masa awal memahami bahwa 

masyarakat lokal telah memiliki sistem budaya, tradisi, dan struktur sosial yang mapan; oleh 

karena itu proses dakwah dilakukan dengan pendekatan persuasif, dialogis, dan menghormati 

nilai-nilai lokal (Syamruddin Nasution, 2023). Model penyebaran yang bersifat inklusif ini 

memungkinkan ajaran Islam diterima tanpa konflik identitas, sehingga menghasilkan proses 

islamisasi yang bertahap namun mendalam. 

Dalam konteks sejarah Indonesia, peran Walisongo sangat sentral dalam membentuk 

wajah Islam yang bersinergi dengan budaya lokal. Salah satu tokoh yang sering dijadikan 

simbol keberhasilan pendekatan kultural adalah Sunan Kalijaga. Beliau memanfaatkan kesenian 

lokal sebagai sarana dakwah, seperti wayang kulit, tembang Jawa, gamelan, hingga karya seni 

arsitektur dan simbolisme budaya (Muhajirin dkk., 2025). Strategi ini tidak hanya 

menyampaikan nilai-nilai tauhid dan etika Islam, tetapi juga menjaga keberlanjutan tradisi 

kebudayaan masyarakat. Dakwah yang menggunakan media budaya membuat Islam tampil 

bukan sebagai kekuatan yang mendominasi, melainkan sebagai ajaran yang memperkaya dan 

menyempurnakan kearifan lokal. 

Dalam perspektif Teori Identitas Sosial dari Henri Tajfel dan John Turner, proses 

akulturasi Islam di Nusantara dapat dipahami sebagai mekanisme pembentukan identitas 

kelompok melalui tiga tahap utama: kategorisasi sosial (social categorization), identifikasi 

sosial (social identification), dan perbandingan sosial (social comparison) (Juliana & 

Suryandari, 2025). Pada tahap kategorisasi, masyarakat lokal mengelompokkan Islam sebagai 

ajaran yang tidak berlawanan dengan tradisi mereka. Selanjutnya pada tahap identifikasi, 

masyarakat mulai menginternalisasi nilai-nilai Islam sebagai bagian dari identitas kelompoknya 

tanpa meninggalkan identitas budaya lokal. Pada tahap perbandingan sosial, identitas baru yang 

bersifat sinkretis ini memberikan rasa kebanggaan kolektif karena Islam hadir dalam bentuk 

yang damai, adaptif, dan relevan dengan struktur budaya masyarakat (Silitonga, 2025). 

Pendekatan akulturatif tersebut memiliki dampak besar terhadap pembentukan identitas 

sosial Islam di Nusantara. Islam tidak hadir sebagai agama yang asing, tetapi menyatu dalam 

praktik keseharian masyarakat, mulai dari ritual keagamaan, sistem sosial, seni, bahasa, hingga 

pranata desa. Nilai-nilai religius menginternalisasi dalam budaya melalui simbol dan praktik 



Mohammad Ali, Yudik Pradana, M. Khusna Amal, Abd. Halim Soebahar, Mursalim 

 

Jurnal Mahasiswa FIAI-UII, at-Thullab, Vol.7, Nomor.1, Januari-April, 2025 

ISSN: 2685-8924. e-ISSN: 2685-8681 

163 

 

seperti selametan, gotong-royong, penghormatan kepada orang tua, dan pendidikan moral 

dalam keluarga (Uswatun Hasanah, 2024b). Karena hadir melalui proses adaptasi dan negosiasi 

budaya, Islam berkembang menjadi agama yang terbuka, ramah, dan toleran terhadap 

perbedaan. 

Identitas sosial Islam yang lahir dari akulturasi tersebut juga memperkuat kohesi sosial 

masyarakat. Islam tidak diposisikan secara dikotomis dengan tradisi lokal, tetapi menjadi 

sumber legitimasi moral bagi budaya setempat. Akibatnya, masyarakat tidak mengalami 

keterputusan dengan warisan budayanya ketika memeluk Islam; sebaliknya, budaya lokal tetap 

hidup berdampingan dengan ajaran agama. Pola keberagamaan demikian melahirkan karakter 

sosial umat Islam Indonesia yang damai, harmonis, dan cinta persatuan (Ammar Kukuh 

Wicaksono, 2025a). 

Keberhasilan pendekatan budaya ini sejalan dengan teori Tajfel & Turner bahwa 

identitas kelompok yang kuat tidak tercipta melalui hegemoni atau dominasi, tetapi melalui 

integrasi nilai dan simbol yang diterima bersama oleh anggota kelompok. Oleh karena itu, 

identitas Islam Nusantara memiliki stabilitas tinggi karena ia terbentuk dari proses internalisasi 

sosial yang bersifat sukarela dan sistemik (Setiawan & Handayani, 2025). 

Keberhasilan penyebaran Islam melalui pendekatan budaya menunjukkan bahwa 

universalitas ajaran Islam tidak meniadakan pluralitas ekspresi budaya. Justru melalui 

penghormatan terhadap keragaman, Islam mampu memberikan kontribusi besar bagi 

pembentukan identitas kolektif bangsa. Islam Nusantara sebagai istilah kontemporer 

menggambarkan realitas tersebut: mengintegrasikan nilai tauhid dengan adat, etika sosial, dan 

estetika budaya (Ammar Kukuh Wicaksono, 2025b). Warisan dakwah akulturatif Sunan 

Kalijaga dan Walisongo pada umumnya menjadi fondasi sosial yang hingga kini membentuk 

wajah Islam Indonesia yang moderat. 

Dengan demikian, sejarah masuknya Islam ke Indonesia bukan sekadar catatan 

penyebaran agama, tetapi bagian dari proses konstruksi identitas sosial yang khas. Akulturasi 

budaya menjadikan Islam diterima secara sukarela dan nyaman dalam kehidupan sosial 

masyarakat, serta berfungsi sebagai kekuatan pemersatu. Pendekatan tersebut menjadi pelajaran 

berharga bahwa agama dapat berkembang pesat ketika ia berdialog dengan budaya, bukan 



Mohammad Ali, Yudik Pradana, M. Khusna Amal, Abd. Halim Soebahar, Mursalim 

 

Jurnal Mahasiswa FIAI-UII, at-Thullab, Vol.7, Nomor.1, Januari-April, 2025 

ISSN: 2685-8924. e-ISSN: 2685-8681 

164 

 

menolaknya; memperkaya tradisi, bukan menggantikannya; dan menumbuhkan kedamaian, 

bukan konflik (Lubis dkk., 2025). 

Kearifan Lokal sebagai Mekanisme Resiliensi 

Tradisi keagamaan seperti selametan, nyadran, dan pengajian kampung merupakan 

ekspresi kultural Islam yang memiliki akar historis kuat dalam kehidupan masyarakat di 

berbagai wilayah Indonesia, terutama di Jawa. Tradisi-tradisi tersebut bukan hanya ritual 

keagamaan, melainkan sistem simbolik yang merepresentasikan hubungan harmonis antara 

ajaran Islam dan budaya lokal. Pelestarian tradisi keagamaan ini memperlihatkan bagaimana 

nilai-nilai religius dan adat istiadat dapat saling menguatkan tanpa saling meniadakan. Islam 

tidak hadir dengan menggusur budaya, tetapi menanamkan ajarannya melalui bahasa budaya 

yang akrab bagi masyarakat (Silitonga, 2025a). 

Selametan, misalnya, adalah kegiatan doa bersama yang disertai dengan makan bersama 

sebagai bentuk ungkapan syukur, permohonan keselamatan, dan solidaritas sosial. Dalam 

praktik ini, ajaran Islam diwujudkan melalui pembacaan doa, tahlil, dan sedekah makanan 

kepada tetangga atau kerabat. Selametan mencerminkan keyakinan masyarakat bahwa 

keberkahan dan keselamatan bukan hanya urusan individu, tetapi juga kolektif. Dengan 

berkumpul dan berdoa bersama, tercipta kesadaran bahwa kehidupan yang baik harus dibangun 

melalui kebersamaan dan saling membantu (Afuddin, 2025). 

Tradisi nyadran juga memiliki fungsi sosial dan spiritual yang penting. Nyadran adalah 

ritual ziarah kubur menjelang Ramadan atau pada momen-momen tertentu dalam kalender 

budaya masyarakat. Dalam kegiatan ini, keluarga berkumpul untuk mendoakan leluhur, 

membersihkan area makam, dan memperbarui hubungan silaturahmi antarsanak keluarga. 

Nyadran memperkuat memori kolektif sekaligus menanamkan nilai penghormatan kepada 

orang tua dan leluhur yang sudah wafat. Nilai keislaman terintegrasi dalam praktik ziarah, 

pembacaan doa, dan tahlil, sehingga tradisi tersebut tidak bertentangan dengan ajaran agama, 

melainkan memperkokoh kesadaran spiritual dan kekerabatan (Wahid, 2020). 

Adapun pengajian kampung memiliki peran yang sangat strategis sebagai ruang 

pendidikan agama berbasis komunitas. Pengajian kampung biasanya dilakukan secara rutin di 

mushalla, rumah tokoh masyarakat, atau rumah warga secara bergilir. Melalui pengajian, 

masyarakat belajar tafsir Al-Qur’an, fikih, akhlak, dan keteladanan Nabi, serta berdiskusi 



Mohammad Ali, Yudik Pradana, M. Khusna Amal, Abd. Halim Soebahar, Mursalim 

 

Jurnal Mahasiswa FIAI-UII, at-Thullab, Vol.7, Nomor.1, Januari-April, 2025 

ISSN: 2685-8924. e-ISSN: 2685-8681 

165 

 

mengenai persoalan sosial-keagamaan dalam konteks kehidupan sehari-hari. Arus komunikasi 

pengetahuan agama yang berlangsung secara lisan dan informal menciptakan atmosfer religius 

sekaligus memperkuat jaringan sosial antarwarga (Soleh dkk., 2025). 

Pelestarian tradisi keagamaan seperti selametan, nyadran, dan pengajian kampung 

terbukti berkontribusi signifikan terhadap pembentukan rasa memiliki (sense of belonging) 

terhadap agama dan budaya. Masyarakat yang terlibat aktif dalam tradisi ini menunjukkan 

tingkat kohesi sosial yang lebih tinggi karena mereka merasakan dirinya sebagai bagian dari 

komunitas yang terikat oleh nilai-nilai sakral, sejarah bersama, dan pengalaman emosional 

kolektif (Ramadhan dkk., 2025). Temuan tersebut menegaskan bahwa agama bukan hanya 

sistem doktrin, tetapi juga pengalaman sosial yang membentuk identitas dan solidaritas. 

Keberadaan tradisi keagamaan ini juga membantu masyarakat menghadapi perubahan 

sosial akibat globalisasi. Di tengah derasnya arus budaya global dan meningkatnya 

individualisme modern, tradisi keagamaan berbasis komunitas menjadi ruang interaksi sosial 

yang mencegah fragmentasi masyarakat. Pertemuan rutin dalam pengajian atau selametan 

menghidupkan komunikasi antargenerasi sehingga nilai-nilai agama dan budaya dapat 

diwariskan secara natural dari generasi tua ke generasi muda. Dengan demikian, tradisi 

keagamaan berfungsi sebagai mekanisme resiliensi sosial terhadap tantangan homogenisasi 

budaya global (Masti Yanto & Siti Rohmatun, 2025). 

Selain itu, tradisi tersebut menciptakan kedekatan emosional antara umat Islam dengan 

simbol-simbol budaya mereka. Ikatan emosional ini membuat masyarakat tidak mudah 

tercerabut dari identitasnya meskipun berhadapan dengan berbagai pengaruh gaya hidup global. 

Agama hadir bukan sebagai sesuatu yang kaku dan normatif semata, tetapi sebagai pengalaman 

budaya yang menghangatkan, menenangkan, dan menumbuhkan rasa keterikatan sosial 

(Suhantoro dkk., 2025). Oleh sebab itu, pelestarian tradisi keagamaan berbasis budaya tidak 

hanya mempertahankan warisan masa lalu, tetapi juga memperkuat struktur sosial dan spiritual 

masyarakat Islam di Indonesia. 

Dengan demikian, selametan, nyadran, dan pengajian kampung menunjukkan bahwa 

budaya dan agama dapat menyatu secara harmonis. Tradisi tersebut bukan sekadar agenda rutin, 

melainkan sarana internalisasi nilai-nilai spiritual, ruang penguatan solidaritas, dan instrumen 

pembentukan identitas kolektif. Hal ini menegaskan bahwa Islam yang berkembang di 



Mohammad Ali, Yudik Pradana, M. Khusna Amal, Abd. Halim Soebahar, Mursalim 

 

Jurnal Mahasiswa FIAI-UII, at-Thullab, Vol.7, Nomor.1, Januari-April, 2025 

ISSN: 2685-8924. e-ISSN: 2685-8681 

166 

 

Indonesia bertumpu pada akar budaya lokal yang kuat, sehingga melahirkan wajah keagamaan 

yang damai, inklusif, dan mengutamakan kebersamaan (Silitonga, 2025b). 

Tantangan Globalisasi dan Strategi Adaptasi 

Penetrasi budaya global membawa perubahan signifikan dalam pola pikir, gaya hidup, 

dan cara berinteraksi masyarakat modern, termasuk umat Islam. Dominasi media digital, budaya 

populer, dan arus informasi transnasional menyebabkan batas-batas identitas budaya menjadi 

semakin kabur. Dalam kerangka teori globalisasi Anthony Giddens, fenomena ini merupakan 

bagian dari proses deterritorialization, yakni terlepasnya praktik sosial dari konteks lokal karena 

meluasnya jaringan modernitas ke seluruh dunia. Giddens menjelaskan bahwa globalisasi 

menciptakan "intensifikasi hubungan sosial lintas jarak" sehingga nilai, simbol, dan gaya hidup 

global dapat dengan cepat memasuki ruang privat masyarakat melalui media digital. Akibatnya, 

generasi muda Muslim mengalami paparan budaya global yang memengaruhi konstruksi 

identitas dan ekspresi keagamaannya (Kinasih, 2024). 

Sementara itu, teori Roland Robertson melihat globalisasi sebagai proses glocalization, 

yakni pertemuan antara budaya global dan lokal yang melahirkan bentuk identitas baru 

(Kusumaningtyas, 2025). Dalam konteks generasi muda Muslim, pengaruh globalisasi 

mendorong terbentuknya identitas hybrid, yakni identitas yang terbentuk melalui pertemuan 

antara nilai agama dan gaya hidup global. Generasi muda tetap memandang diri sebagai 

Muslim, namun pada saat yang sama mengadopsi preferensi mode, musik, ekspresi visual, serta 

cara berkomunikasi yang bersumber dari budaya global (Swastiwi, 2024). Identitas ini tidak 

tunggal dan statis, tetapi dinamis dan terus berkembang sesuai dengan interaksi sosial yang 

diperoleh dari ruang digital dan dunia nyata. 

Fenomena identitas hybrid tersebut membuat sebagian pihak khawatir terhadap potensi 

degradasi nilai spiritual dan lokal. Namun, perspektif lain melihat fenomena ini sebagai bentuk 

adaptasi budaya, bukan dekonstruksi agama. Generasi muda tidak serta-merta meninggalkan 

nilai Islam, tetapi melakukan proses reinterpretasi agar tetap relevan dengan realitas saat ini. 

Ruang digital, seperti media sosial, platform video, dan komunitas virtual, menjadi arena baru 

dalam mengonstruksi ekspresi religius dan identitas sosial (Ului & Sudrajat, 2024). Dengan 

demikian, globalisasi bukan hanya tantangan, tetapi juga peluang bagi umat Islam untuk 



Mohammad Ali, Yudik Pradana, M. Khusna Amal, Abd. Halim Soebahar, Mursalim 

 

Jurnal Mahasiswa FIAI-UII, at-Thullab, Vol.7, Nomor.1, Januari-April, 2025 

ISSN: 2685-8924. e-ISSN: 2685-8681 

167 

 

mengemas kembali nilai keagamaan agar dapat diterima dan dipraktikkan oleh generasi masa 

kini. 

Dalam perkembangan terkini, komunitas pesantren menjadi kelompok yang responsif 

terhadap dinamika budaya global. Pesantren, yang selama ini berperan sebagai pusat pelestarian 

tradisi, tidak lagi hanya mengandalkan dakwah lisan atau pengajaran klasik, tetapi mulai 

memanfaatkan media digital sebagai sarana dakwah, pendidikan, dan promosi nilai-nilai Islam 

lokal. Banyak pesantren kini memiliki kanal YouTube, podcast, akun media sosial, dan platform 

literasi digital yang menampilkan ceramah, kajian kitab kuning, tutorial ibadah, hingga 

dokumentasi kegiatan santri (Fabriar, 2024). Modernisasi media pesantren ini membuktikan 

bahwa mereka tidak menolak teknologi global, tetapi menggunakannya untuk melestarikan 

budaya keislaman berbasis lokal. 

Selain pesantren, organisasi keagamaan lokal juga memainkan peran penting dalam 

mempertahankan identitas Islam dalam lanskap budaya global. Organisasi kepemudaan, majelis 

taklim, hingga komunitas seni bernapaskan Islam aktif mengembangkan kegiatan yang 

memadukan tradisi lokal dengan pendekatan modern. Festival keagamaan berbasis budaya 

lokal, kompetisi salawat dalam format digital, film pendek islami, dan lomba konten dakwah 

kreatif menjadi contoh bagaimana organisasi lokal mengadopsi format media global untuk 

meneguhkan nilai-nilai Islam (Ridho, 2024). Strategi ini efektif membentuk ruang sosial 

alternatif bagi generasi muda, di mana modernitas dan religiusitas tidak diposisikan sebagai dua 

entitas yang saling meniadakan. 

Media berbasis nilai Islam juga ikut berperan besar dalam proses ini. Sejumlah platform 

digital yang memadukan konten religius dengan unsur budaya seperti animasi islami, desain 

grafis bertema pesantren, aplikasi pengajian digital, hingga komunitas penulis konten 

keagamaan muncul sebagai sarana internalisasi nilai. Media tersebut bukan hanya menghasilkan 

informasi agama, tetapi juga membentuk imajinasi budaya dan identitas kolektif generasi muda 

Muslim (Zaman, 2025). Dengan format visual, musik, dan narasi yang menarik, media Islam 

modern mampu bersaing dengan arus budaya global yang sangat dominan. 

Upaya pemanfaatan teknologi oleh pesantren, organisasi lokal, dan media berbasis nilai 

Islam menunjukkan bahwa pelestarian budaya tidak harus berarti menolak perkembangan 

zaman. Sebaliknya, budaya dan agama dapat bertahan apabila mampu bertransformasi 



Mohammad Ali, Yudik Pradana, M. Khusna Amal, Abd. Halim Soebahar, Mursalim 

 

Jurnal Mahasiswa FIAI-UII, at-Thullab, Vol.7, Nomor.1, Januari-April, 2025 

ISSN: 2685-8924. e-ISSN: 2685-8681 

168 

 

mengikuti kebutuhan sosial, psikologis, dan estetika generasi muda. Identitas hybrid yang 

terbentuk bukanlah tanda melemahnya religiusitas, tetapi manifestasi dari proses negosiasi 

budaya yang terjadi dalam masyarakat global. Generasi muda Muslim tidak kehilangan identitas 

keislamannya, tetapi memadukannya dengan bentuk ekspresi baru yang mereka anggap lebih 

relevan dengan kehidupannya (Juhri, 2025). 

Dengan demikian, penetrasi budaya global tidak serta-merta mengikis identitas 

keagamaan umat Islam. Tantangannya justru terletak pada kemampuan komunitas lokal untuk 

mengelola transformasi budaya agar tetap berada dalam koridor nilai Islam. Ketika teknologi 

dan globalisasi dimanfaatkan secara kreatif, ekspresi keislaman berbasis tradisi lokal dapat tetap 

hidup dan bahkan berkembang dalam format yang lebih modern, menarik, dan inklusif bagi 

generasi muda (Khomsinnudin dkk., 2024). 

Peluang Dakwah Kontekstual 

Kearifan lokal bukan sekadar warisan budaya yang melekat pada suatu masyarakat, 

tetapi juga mengandung nilai-nilai sosial, spiritual, dan etika yang dapat berfungsi sebagai 

sarana dakwah yang inklusif dan toleran. Ketika dakwah dilakukan melalui pendekatan kultural, 

pesan keagamaan menjadi lebih mudah dipahami dan diterima karena disampaikan dalam 

bahasa sosial yang akrab bagi masyarakat. Pendekatan dakwah berbasis kearifan lokal bukan 

untuk mengubah ajaran Islam, tetapi untuk menerjemahkan pesan-pesan universal Islam ke 

dalam format budaya yang dipahami oleh masyarakat setempat. Sebab, agama akan lebih efektif 

ketika ia hadir dalam ruang hidup masyarakat, bukan sebagai kekuatan yang memaksa 

perubahan, tetapi sebagai penyempurna nilai budaya (Sondakh & Rosyid, 2025). 

Salah satu strategi dakwah berbasis kearifan lokal adalah penggunaan bahasa daerah 

sebagai medium komunikasi. Bahasa bukan hanya alat komunikasi, tetapi juga identitas kultural 

yang menyimpan sejarah, pemikiran, dan karakter masyarakat. Ketika dakwah disampaikan 

dalam bahasa daerah seperti dakwah berbahasa Jawa, Madura, Sunda, Banjar, Bugis, dan 

lainnya pesan agama menjadi lebih emosional, dekat, dan menyentuh relung budaya 

masyarakat. Bahasa daerah memberikan rasa memiliki terhadap agama, seolah Islam bukan 

ajaran yang datang dari ruang luar, tetapi bagian dari diri masyarakat sendiri (Bridav Hayati 

dkk., 2025). Penelitian mutakhir menunjukkan bahwa dakwah berbahasa daerah bersifat 



Mohammad Ali, Yudik Pradana, M. Khusna Amal, Abd. Halim Soebahar, Mursalim 

 

Jurnal Mahasiswa FIAI-UII, at-Thullab, Vol.7, Nomor.1, Januari-April, 2025 

ISSN: 2685-8924. e-ISSN: 2685-8681 

169 

 

inklusif, karena menghargai keberagaman budaya dan menghindari sikap pemaksaan identitas 

tunggal (Akmal Kamil, 2024). 

Selain bahasa daerah, seni tradisional juga dapat menjadi sarana dakwah yang efektif. 

Seni adalah medium komunikasi simbolik yang mampu menyampaikan pesan keagamaan 

secara estetis dan emosional. Contohnya tampak dalam tradisi wayang dakwah Jawa, hadrah 

dan al-banjari di pesantren, musik rebana di komunitas Melayu, atau syair-syair Madura yang 

mengandung nilai akhlak dan ketauhidan. Seni tradisional memungkinkan dakwah hadir tanpa 

konfrontasi karena masyarakat merasa pesan keagamaan tidak menghapus budaya, tetapi hidup 

melalui budaya. Pendekatan ini sekaligus menjadi bentuk perlawanan kultural terhadap 

homogenisasi budaya global, karena memperkuat kembali identitas Islam lokal melalui estetika 

dan simbol budaya yang unik (Subando dkk., 2025). 

Di era digital, kearifan lokal tidak kehilangan relevansinya. Justru digitalisasi membuka 

ruang baru bagi transformasi dakwah berbasis budaya. Media sosial berbahasa lokal seperti 

konten dakwah dan motivasi dalam bahasa daerah pada Instagram, TikTok, Facebook, dan 

YouTube menunjukkan bagaimana generasi muda Muslim memadukan nilai agama dengan 

identitas budaya. Konten ceramah berbahasa daerah, short movie bertema pesantren, syair 

salawat khas Nusantara, hingga podcast seputar adat dan akhlak lokal menjadi bukti bahwa 

dakwah berbasis budaya kini dapat menjangkau masyarakat yang lebih luas, bahkan lintas 

negara (Maryani dkk., 2025). Dakwah digital berbahasa lokal bukan hanya strategi komunikasi, 

tetapi juga bentuk revitalisasi budaya yang memperkuat memori kolektif masyarakat terhadap 

identitas Islam Nusantara. 

Pendekatan dakwah berbasis kearifan lokal juga mengandung nilai toleransi. Ia 

membangun dialog antara agama dan budaya, bukan konflik. Ketika budaya lokal dijadikan 

medium dakwah, dakwah akan menghindari sikap hegemonik serta mengakui keragaman 

ekspresi keislaman. Pendekatan ini memperkuat semangat “rahmatan lil ‘alamin” dalam 

konteks sosial, karena Islam tidak datang sebagai kekuatan dominasi, melainkan sebagai ajaran 

yang menuntun masyarakat menuju kebaikan dalam bingkai budaya masing-masing (Ilham 

MuchtarAliman dkk., 2025). Dengan demikian, dakwah berbasis budaya tidak hanya 

memperkuat religiusitas, tetapi juga membangun kohesi sosial, harmoni, dan penghargaan 

terhadap perbedaan. 



Mohammad Ali, Yudik Pradana, M. Khusna Amal, Abd. Halim Soebahar, Mursalim 

 

Jurnal Mahasiswa FIAI-UII, at-Thullab, Vol.7, Nomor.1, Januari-April, 2025 

ISSN: 2685-8924. e-ISSN: 2685-8681 

170 

 

Melalui bahasa daerah, seni tradisional, dan media digital berbahasa lokal, kearifan lokal 

telah terbukti menjadi sarana dakwah yang efektif sekaligus alat resiliensi identitas Islam di 

tengah arus globalisasi. Pendekatan ini memperlihatkan bahwa perubahan sosial tidak harus 

dihadapi dengan penolakan total, tetapi diolah sehingga budaya global memberi manfaat tanpa 

mengikis nilai komunitas. Dengan memanfaatkan kearifan lokal secara kreatif, umat Islam di 

Indonesia mampu mempertahankan identitas keagamaannya dalam format yang modern, 

atraktif, dan tetap selaras dengan akar tradisi (Arsyul Munir & Ahmad Subqi, 2025). Kehadiran 

dakwah berbasis budaya menjadi bukti bahwa Islam dapat berkembang tanpa harus memutus 

hubungan dengan warisan leluhur, bahkan menjadikannya sebagai kekuatan untuk membangun 

masyarakat yang inklusif dan penuh toleransi 

D. KESIMPULAN  

Kajian ini menegaskan bahwa pelestarian kearifan lokal memiliki kontribusi strategis 

dalam menjaga ketahanan identitas sosial Islam di tengah derasnya arus globalisasi. Tradisi 

lokal bukan sekadar warisan budaya, tetapi menjadi media efektif untuk menginternalisasikan 

nilai-nilai Islam secara kontekstual, dekat dengan kehidupan masyarakat, dan mudah diterima 

lintas generasi. Dalam perspektif keberagamaan, kearifan lokal berfungsi sebagai mekanisme 

adaptif yang menjaga komunitas Muslim tetap berakar pada nilai-nilai spiritual, namun 

sekaligus mampu beradaptasi dengan perubahan zaman. Oleh karena itu, pelestarian kearifan 

lokal harus dipandang sebagai langkah penting dalam merawat identitas Islam yang otentik, 

inklusif, dan berkelanjutan. 

DAFTAR PUSTAKA   

Adiputra, D. K., Assayid, W. S., Arini, I., & Nugroho, N. (2025). GENERASI MUDA 

PELESTARI KEARIFAN LOKAL UNTUK INKLUSI ADAT DI ERA MODERN. 

PROFICIO, 6(2), 333–339. https://doi.org/10.36728/jpf.v6i2.4760 

Afuddin, M. I. N. (2025). Internalisasi nilai-nilai Keislaman dalam Tradisi Selamatan di bawah 

Pohon Besar di Desa Sendangduwur, Paciran, Lamongan. TARIKHUNA: JURNAL 

SEJARAH PERADABAN ISLAM, 5(01). 

https://mahadalyjakarta.com/ejournal/index.php/TARIKHUNA/article/view/80 

Akmal Kamil. (2024). Gus Dur, Pluralisme, dan Moderasi Beragama. Penerbit Adab. 

Ammar Kukuh Wicaksono. (2025a). Sejarah Kebudayaan Islam. Takaza Innovatix Labs. 

Ammar Kukuh Wicaksono. (2025b). Sejarah Kebudayaan Islam. Takaza Innovatix Labs. 



Mohammad Ali, Yudik Pradana, M. Khusna Amal, Abd. Halim Soebahar, Mursalim 

 

Jurnal Mahasiswa FIAI-UII, at-Thullab, Vol.7, Nomor.1, Januari-April, 2025 

ISSN: 2685-8924. e-ISSN: 2685-8681 

171 

 

Arsyul Munir, & Ahmad Subqi. (2025). DARI SANTRI UNTUK BANGSA: KESADARAN 

PROGRESIF KAUM SARUNGAN. Perkumpulan Rumah Cemerlang Indonesia 

ANGGOTA IKAPI JAWA BARAT. 

Baidhawy, Z. (2005). Pendidikan agama berwawasan multikultural. Erlangga. 

Baihaqi, A., Faiqa, A. S., Hilmiansyah, J., & Novianti, W. (2025). SINERGI ISLAM, TRADISI 

LOKAL, DAN KETAHANAN BUDAYA DALAM MASYARAKAT JAWA-

BETAWI UNTUK MENJAGA TOLERANSI DAN KEADILAN SOSIAL DI 

JAKARTA. Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar, 10(02), 301–315. 

https://doi.org/10.23969/jp.v10i02.27104 

Bridav Hayati, Afkarina, I., Mauliyani, P., & Siswanto, A. H. (2025). Dakwah Inklusif Berbasis 

Budaya Lokal Di Masyarakat Pedesaan: Strategi, Tantangan, Dan Transformasi 

Sosial. Menulis: Jurnal Penelitian Nusantara, 1(6), 688–693. 

https://doi.org/10.59435/menulis.v1i6.411 

Darwanto, A. (2025). DASAR-DASAR ILMU RISET. 

Fabriar, S. R. (2024). Dakwah di Era Digital: Potret Aktivitas Dakwah Nawaning. Penerbit 

NEM. 

Hidayat, M. H. M., Setiawan, Y., M.Hidayat, Maulidi, & Putri, M. A. K. (2025). PERAN 

BUDAYA LOKAL DALAM PELESTARIAN NILAI-NILAI KEAGAMAAN: 

STUDI ETNOGRAFI TERHADAP KOMUNITAS ADAT YANG 

MENJALANKAN SYARIAT ISLAM. KHAZANAH : Jurnal Studi Ilmu Agama, 

Sosial Dan Kebudayaan, 1(1), 1–11. 

Ilham MuchtarAliman, Abdul Haris Muchtar, Ramli, Syarif Hidayatullah, M. Zakaria Al 

Anshori, (2025). Dakwah Multikultural. PT Penerbit Qriset Indonesia. 

Juhri. (2025). Manajemen Pendidikan Islam Berbasis Pesantren Di Era Digital. NAS Media. 

Khomsinnudin, K., Pangeran, G. B., Tamyiz, A., Wulandari, C. E., & Firdaus, F. A. (2024). 

Modernitas dan Lokalitas: Membangun Pendidikan Islam Berkelanjutan. Journal of 

Education Research, 5(4), 4418–4428. https://doi.org/10.37985/jer.v5i4.1523 

Lubis, F. H., Ishomuddin, In’am, A., & Akrim. (2025). JEJAK IDENTITAS SOSIAL MUALLAF 

ETNIS INDIA DI MEDAN. UMMPress. 

Maryani, I., Sulisworo, D., Kurniasari, E., Hartanto, D., & Widodo, H. (2025). Ruang Kelas 

Sebagai Ruang Bebas: Media, Budaya, dan Pemikiran Kritis dalam Pendidikan 

Abad 21 (sebuah bunga rampai). Ika Maryani. 

Maryani, I., Sulisworo, D., Kurniasari, E., Hartanto, D., & Widodo, H. (2025). Ruang Kelas 

Sebagai Ruang Bebas: Media, Budaya, dan Pemikiran Kritis dalam Pendidikan 

Abad 21 (sebuah bunga rampai). Ika Maryani. 

Masti Yanto, & Siti Rohmatun. (2025). TRANSMISI KERAGAMAN ISLAM DAN KEHIDUPAN 

MODERN. Penerbit Kbm Indonesia. 

Muhajirin, M., Mahmuddin, Santalia, I., & Nafis, A. A. Z. (2025). Mistisisme Islam Wali 

Songo. Farabi, 22(1), 47–60. https://doi.org/10.30603/jf.v22i1.6403 



Mohammad Ali, Yudik Pradana, M. Khusna Amal, Abd. Halim Soebahar, Mursalim 

 

Jurnal Mahasiswa FIAI-UII, at-Thullab, Vol.7, Nomor.1, Januari-April, 2025 

ISSN: 2685-8924. e-ISSN: 2685-8681 

172 

 

Pebriyanto, E., & Siswanto, A. H. (2025). Kearifan Lokal Dan Multikulturalisme Dalam 

Dakwah Nusantara: Revitalisasi Nilai Lokal Dalam Merespons Globalisasi. 

Menulis: Jurnal Penelitian Nusantara, 1(6), 756–761. 

https://doi.org/10.59435/menulis.v1i6.427 

Ramadhan, S., Riadi, D., Setiawan, E., & Alamudin. (2025). Tradisi Malam Punggahan 

Menyambut Bulan Suci Ramadhan di Pulau Enggano Desa Kaana. PRAXIS: Jurnal 

Pengabdian kepada Masyarakat, 3(3), 32–44. https://doi.org/10.47776/65wsc137 

Ridho, A. (2024). Dakwah dan Literasi Keagamaan Lintas Budaya: Peluang dan Tantangan di 

Kancah Lokal sampai Global. CV Jejak (Jejak Publisher). 

Rivaldi, M. D., & Yulifar, L. (2025). TRADITION AND MODERNITY: AN 

ETHNOGRAPHIC STUDY OF THE ADAPTATION OF THE CIPTAGELAR 

TRADITIONAL VILLAGE COMMUNITY IN THE ERA OF 

GLOBALIZATION: Tradisi dan Modernitas: Kajian Etnografi Terhadap Adaptasi 

Masyarakat Kampung Adat Ciptagelar di Era Globalisasi. Santhet (Jurnal Sejarah 

Pendidikan Dan Humaniora), 9(3), 863–871. 

https://doi.org/10.36526/santhet.v9i3.5400 

Saefullah, A. (2024). Ragam Penelitian Kualitatif Berbasis Kepustakaan Pada Studi Agama dan 

Keberagamaan dalam Islam. Al-Tarbiyah Jurnal Ilmu Pendidikan Islam, 2, 195–

211. https://doi.org/10.59059/al-tarbiyah.v2i4.1428 

Sholeh, M. I., Sokip, S., Syafi’i, A., Habibulloh, M., Sahri, S., NUR ‘AZAH, & Farisy, F. A. 

(2025). INTEGRASI NILAI-NILAI ISLAM DAN KEARIFAN LOKAL DALAM 

PENGEMBANGAN KURIKULUM PENDIDIKAN BERBASIS KARAKTER. 

ABDUSSALAM : Jurnal Pendidikan Dan Kebudayaan Islam, 1(1), 59–72. 

Silitonga, B. A. A. (2025a). INTERNALISASI NILAI-NILAI TRADISI JAWA SLAMETAN 

DALAM PENDIDIKAN AGAMA KRISTEN. Penerbit Widina. 

Silitonga, B. A. A. (2025b). INTERNALISASI NILAI-NILAI TRADISI JAWA SLAMETAN 

DALAM PENDIDIKAN AGAMA KRISTEN. Penerbit Widina. 

Soleh, M., Razzaq, A., & Muslimin. (2025). Strategi Dakwah Ulama Kampung Dalam 

Memberantas Buta Huruf Mengaji Al-Qur’an Di Kelurahan Kuto Batu. Jurnal Studi 

Ilmu Alquran Dan Tafsir, 1(2), 13–13. https://doi.org/10.47134/jsiat.v1i2.174 

Sondakh, L. A., & Rosyid, M. (2025). Representasi Islam Moderat Dalam Dakwah Walisongo: 

Telaah Historis Dan Kultural. Interdisciplinary Explorations in Research Journal, 

3(2), 486–505. https://doi.org/10.62976/ierj.v3i2.1179 

Subando, J., Hanum, S. Z., Alhasbi, F., & Fathurrahman, M. (2025). Mengungkap Potensi 

Ritual Merti sebagai Media Dakwah Islam. Pawarta: Journal of Communication 

and Da’wah, 3(1), 1–14. https://doi.org/10.54090/pawarta.789 

Suhantoro, Akilah, U., Safi’e, M., Rahmatullah, I., Fadlan, M. A., & Shobahiyah, Q. (2025). 

Konektivitas Budaya Dengan Jiwa Keagamaan. Penerbit: Kramantara JS. 



Mohammad Ali, Yudik Pradana, M. Khusna Amal, Abd. Halim Soebahar, Mursalim 

 

Jurnal Mahasiswa FIAI-UII, at-Thullab, Vol.7, Nomor.1, Januari-April, 2025 

ISSN: 2685-8924. e-ISSN: 2685-8681 

173 

 

Sukmana, O., Damanik, F. H. S., Muslim, P. P., Tuwu, D., Mas’udi, S. Y. F., Rosyida, H. N., 

Ledyawati, Iswatiningsih, D., Adiwidjaja, N. H., Kharima, N., Wahjudin, L., Moita, 

S., Yuliyantini, Y., Machdum, S. V., & R, S. O. (2025). Sosiologi Perubahan Sosial. 

Star Digital Publishing. 

Swastiwi, A. W. (2024). Globalisasi dan Media: Konvergensi Budaya dan Komunikasi. PT 

Indonesia Delapan Kreasi Nusa. 

Syamruddin Nasution. (2023). Sejarah Islam Asia Tenggara. PT. RajaGrafindo Persada - 

Rajawali Pers. 

Ului, N., & Sudrajat, A. (2024). Konstruksi Sosial Terhadap Identitas Kultural Masyarakat Suku 

Tengger Ngadas Dalam Menanggapi Formalisasi Agama. Paradigma, 13(1), 61–

70. 

Uswatun Hasanah. (2024a). Akulturasi Islam dalam Budaya Lokal Rokat Kampong. Penerbit 

Adab. 

Wahid, M. Y. A. N., Agus Wuryanto, Farid Gaban, Erwin Abdillah, Fatkhul. (2020). 

ENSIKLOPEDIA KEBUDAYAAN WONOSOBO. Bimalukar Kreativa. 

Wahyudin Halik, Ulfah Dzakiah Drajat, S. I. P., Salmawati, S. I. P., Ariani Maqfirah, S. Pd, & 

Lukman Rais, S. Sos. (2025). KEARIFAN LOKAL DALAM ILMU 

PEMERINTAHAN. Cendikia Mulia Mandiri. 

Zaman, W. K. (2025). Manajemen Media Dakwah Kontemporer: Strategi, Inovasi, dan 

Roadmap Era Digital. PT. Revormasi Jangkar Philosophia. 

Zuhri, A. M. (2021). Beragama di Ruang Digital; Konfigurasi ideologi dan Ekspresi 

Keberagamaan Masyarakat Virtual. Nawa Litera Publishing. 

 

 


