/

AT-THULLAB JURNAL )
@Q}%M/ MAHASISWA STUDI ISLAM a

RESILIENSI IDENTITAS SOSIAL ISLAM MELALUI PELESTARIAN

KEARIFAN LOKAL DI ERA GLOBALISASI
Mohammad Ali!, Yudik Pradana?, M. Khusna Amal®, Abd. Halim Soebahar*, Mursalim?

L Program Studi Doktor Pendidikan Agama Islam, Universitas Islam Negeri Kiai Haji Achmad Siddiq Jember,

Jawa Timur, Indonesia

Program Studi Doktor Pendidikan Agama Islam, Universitas Islam Negeri Kiai Haji Achmad Siddiq Jember,

Jawa Timur, Indonesia

Program Studi Doktor Pendidikan Agama Islam, Universitas Islam Negeri Kiai Haji Achmad Siddiq Jember,

Jawa Timur, Indonesia

Program Studi Doktor Pendidikan Agama Islam, Universitas Islam Negeri Kiai Haji Achmad Siddiq Jember,

Jawa Timur, Indonesia

5 Program Studi Doktor Pendidikan Agama Islam, Universitas Islam Negeri Kiai Haji Achmad Siddiq Jember,
Jawa Timur, Indonesia

Info Artikel DOI: 10.20885/tullab.vol8.iss1.artl 1
Article History E-mail Addres

Received: kunanta918@gmail.com

Accepted: pradanayudil @gmail.com
Published: khusna.amal@uinkhas.ac.id

ahalims1961@gmail.com
mursalim@gmail.com

ISSN: 2685-8924 e-ISSN: 2685-8681

ABSTRAK

Kearifan lokal berfungsi sebagai mekanisme resiliensi sosial umat Islam Indonesia dalam
menghadapi arus globalisasi yang mengubah struktur sosial, budaya, dan identitas keagamaan.
Globalisasi dipahami tidak hanya sebagai pertukaran informasi dan teknologi, tetapi juga
sebagai proses yang berpotensi mengikis tradisi lokal, solidaritas komunal, dan ekspresi
keislaman khas Nusantara. Dengan menggunakan metode kajian pustaka (library research),
penelitian ini menelaah buku, artikel jurnal, prosiding, dan literatur relevan melalui analisis
tematik dan komparatif untuk memetakan relasi antara globalisasi, identitas sosial Islam, dan
kearifan lokal. Hasil menunjukkan bahwa, pertama, Islam di Indonesia sejak awal berkembang
melalui pola akulturasi dan dakwah kultural, hal ini tercermin dalam peran Walisongo dan
tradisi keagamaan yang merekatkan nilai agama dengan budaya lokal. Kedua, tradisi-tradisi
tersebut berfungsi sebagai mekanisme resiliensi yang memperkuat kohesi sosial, dan transfer
nilai antargenerasi di tengah penetrasi budaya global. Ketiga, globalisasi melahirkan identitas
hybrid pada generasi muda Muslim, namun pesantren, organisasi keagamaan, dan media digital
berbasis nilai lokal mampu mengelola dinamika ini melalui dakwah kontekstual berbasis bahasa
daerahdan konten digital. Penelitian menyimpulkan bahwa kearifan lokal bukan sekadar
warisan budaya, tetapi strategi peradaban yang memungkinkan umat Islam untuk
mempertahankan dan mengaktualisasikan identitas keagamaannya secara moderat, inklusif, dan
adaptif di tengah tantangan globalisasi

Kata kunci: Islam, Identitas Sosial, Kearifan Lokal, Globalisasi, Kajian Pustaka, Resiliensi
Budaya

Copyright © 2025 (Mohammad Ali, Yudik Pradana, M. Khusna Amal, Abd. Halim Soebahar, Mursalim) Licensee Universitas Islam Indonesia,
Yogyakarta, Indonesia. This article is an open access article distributed under the terms and conditions of the Creative Commons Attribution (CC BYSA
4.0) License (http://creativecommons.org/licences/bysa/4.0/)

157


https://crossmark.crossref.org/dialog/?doi=10.20885/tullab.vol8.iss1.art11
https://doi.org/10.20885/tullab.vol8.iss1.art11
mailto:kunanta918@gmail.com
mailto:pradanayudi1@gmail.com
mailto:khusna.amal@uinkhas.ac.id
mailto:ahalims1961@gmail.com
mailto:mursalim@gmail.com

Mohammad Ali, Yudik Pradana, M. Khusna Amal, Abd. Halim Soebahar, Mursalim

A. PENDAHULUAN

Globalisasi sebagai fenomena sosial bukan sekadar proses perpindahan informasi,
teknologi, atau mobilitas manusia secara lintas batas, melainkan sebuah dinamika yang
membawa perubahan mendasar dalam struktur sosial, ekonomi, dan budaya masyarakat dunia.
Dengan lahirnya era komunikasi digital, transportasi modern, dan integrasi ekonomi global,
batas-batas geografis dan kultural seolah melebur dalam ruang perjumpaan global. Di satu sisi,
globalisasi mendorong pertumbuhan sosial dan ekonomi melalui pertukaran ilmu pengetahuan,
kemajuan teknologi, serta interaksi budaya yang semakin intensif. Namun, di sisi lain, ia
memunculkan ketegangan baru dalam masyarakat, terutama terkait peneguhan identitas sosial
dan budaya yang telah bersemayam secara turun-temurun (Sukmana dkk., 2025).

Dalam konteks kehidupan keagamaan, globalisasi tampak tidak netral. [a membawa arus
nilai dan gaya hidup global yang sering kali tidak sepenuhnya kompatibel dengan tradisi dan
norma keagamaan yang telah mengakar. Umat beragama dihadapkan pada tantangan untuk
mempertahankan kemurnian nilai-nilai mereka sementara dunia terus bergerak menuju
homogenisasi budaya. Islam, sebagai agama yang dianut oleh lebih dari satu miliar umat di
berbagai belahan dunia, memiliki ragam ekspresi budaya sesuai konteks geografis dan sejarah
masing-masing (Baidhawy, 2005). Di Indonesia, identitas sosial Islam terjalin erat dengan
tradisi lokal; akulturasi terjadi secara halus dan produktif sejak awal masuknya Islam. Hal
tersebut melahirkan ekspresi keislaman yang khas: Islam yang bersinergi dengan budaya lokal
tanpa kehilangan nilai-nilai universalnya (Uswatun Hasanah, 2024a).

Namun, gelombang modernisasi dan globalisasi kerap mendorong masyarakat untuk
mengadopsi nilai baru yang dipandang lebih modern dan kosmopolitan. Fenomena ini acap kali
menempatkan tradisi lokal dalam posisi terpinggirkan. Misalnya, praktik budaya dan ritual
keagamaan yang bersifat komunal perlahan tergeser oleh gaya hidup individualistik modern.
Hubungan sosial yang sebelumnya diwarnai solidaritas dan kebersamaan kini mulai terdisrupsi
oleh relasi yang bersifat transaksional dan utilitarian (Rivaldi & Yulifar, 2025).
Konsekuensinya, identitas sosial keagamaan yang dibangun melalui simbol, praktik budaya,
dan hubungan sosial mulai mengalami erosi. Kecenderungan menuju standardisasi agama
berdasarkan wacana global juga berpotensi mengabaikan kekhasan ekspresi keislaman yang

berkembang di masyarakat lokal (Zuhri, 2021).

ISSN: 2685-8924. e-ISSN: 2685-8681

Jurnal Mahasiswa FIAI-UII, at-Thullab, Vol.7, Nomor.1, Januari-April, 2025
BY SA

158



Mohammad Ali, Yudik Pradana, M. Khusna Amal, Abd. Halim Soebahar, Mursalim

Dalam konteks ini, kearifan lokal menjadi komponen yang sangat penting dalam
menjaga kesinambungan identitas sosial umat Islam. Kearifan lokal bukan sekadar kumpulan
tradisi lama, tetapi sebuah sistem pengetahuan hidup yang mengandung nilai etika, spiritualitas,
dan pola hubungan sosial yang berkelanjutan (Hidayat dkk., 2025). Ia memuat pandangan hidup
yang diterjemahkan dalam praktik keagamaan, pola pendidikan keluarga, interaksi sosial,
hingga manajemen konflik. Kearifan lokal menanamkan kesadaran kolektif bahwa
keberagaman adalah bagian integral dari kehidupan sosial dan beragama.

Pelestarian kearifan lokal dapat menjadi bentuk resiliensi sosial di tengah penetrasi
budaya global yang sering kali mengarah pada homogenisasi. Kearifan lokal berfungsi sebagai
filter yang mampu menyaring pengaruh budaya asing, bukan dengan cara menolaknya secara
total, namun mengolahnya agar tetap sesuai dengan kebutuhan dan nilai masyarakat setempat
(Wahyudin Halik dkk., 2025). Dengan demikian, kearifan lokal bukanlah penghalang
modernitas, tetapi fondasi untuk memastikan bahwa perkembangan budaya dan sosial tetap
selaras dengan identitas keagamaan yang dijaga.

Resiliensi sosial umat Islam melalui kearifan lokal tercermin dalam bagaimana
komunitas mampu mempertahankan kohesi sosial, nilai gotong royong, pendidikan keluarga
berbasis teladan, penghormatan pada tokoh agama, serta penyelesaian masalah melalui
musyawarah (Baihaqi dkk., 2025). Praktik tersebut menjadi modal penting untuk menghadapi
tantangan globalisasi yang menuntut kecepatan, kompetisi, dan rasionalitas ekonomi. Kekuatan
komunitas berbasis nilai spiritual dan budaya komunal mampu menjadi penyangga dalam
menghadapi tekanan global, baik dalam bentuk pola pikir, gaya hidup, maupun sistem sosial.

Selain itu, pelestarian kearifan lokal memberi ruang bagi generasi muda untuk tetap
memiliki akar budaya di tengah derasnya arus modernitas. Tanpa akar budaya, modernitas
hanya akan menghasilkan generasi yang terhubung secara digital namun terputus secara sosial
(Adiputra dkk., 2025). Ketika kearifan lokal diinternalisasi dalam pendidikan, budaya popular,
kegiatan keagamaan, dan ruang publik, generasi muda akan mampu mengintegrasikan identitas
keagamaan dan budaya dengan realitas global tanpa kehilangan orientasi moral.

Dengan demikian, pelestarian kearifan lokal bukan nostalgia terhadap masa lalu,
melainkan strategi peradaban. Ia memungkinkan umat Islam untuk menghadapi globalisasi

dengan penuh percaya diri dan bersikap selektif. Identitas sosial Islam di Indonesia dapat terus

ISSN: 2685-8924. e-ISSN: 2685-8681

Jurnal Mahasiswa FIAI-UII, at-Thullab, Vol.7, Nomor.1, Januari-April, 2025
BY SA

159



Mohammad Ali, Yudik Pradana, M. Khusna Amal, Abd. Halim Soebahar, Mursalim

bertransformasi mengikuti perkembangan zaman tanpa tunduk pada homogenisasi budaya
global. Hal ini menegaskan bahwa modernitas bukan antitesis dari tradisi, selama masyarakat
memiliki kemampuan untuk mengolah pengaruh global sesuai dengan nilai-nilai spiritual dan
kearifan lokal yang diwariskan (Maryani dkk., 2025).

Kebaruan (novelty) penelitian ini terletak pada upaya mengintegrasikan tiga ranah
analisis yang selama ini cenderung dikaji secara parsial dalam studi-studi sebelumnya, yakni
globalisasi, kearifan lokal, dan identitas sosial Islam. Jika banyak penelitian terdahulu lebih
menempatkan kearifan lokal sebatas warisan budaya atau objek pelestarian seremonial,
penelitian ini justru memosisikannya sebagai strategi resiliensi sosial dan kerangka dakwah
kontekstual yang aktif bekerja dalam membentuk identitas hybrid generasi muda Muslim.
Selain itu, penelitian ini memberikan aksentuasi pada peran aktor-aktor keagamaan local seperti
pesantren, majelis taklim, dan komunitas seni bernapaskan Islam yang memanfaatkan media
digital untuk mereproduksi dan mentransformasikan kearifan lokal ke dalam format baru yang
lebih komunikatif bagi generasi global. Dengan demikian, penelitian ini tidak hanya mengisi
kekosongan kajian pada level teoritik, tetapi juga menawarkan perspektif normatif-empirik
tentang bagaimana kearifan lokal dapat dikelola sebagai modal sosial dan kultural dalam
merespons tantangan homogenisasi budaya global.

Berdasarkan uraian tersebut, penelitian ini bertujuan untuk menganalisis secara kritis
bagaimana kearifan lokal berfungsi sebagai mekanisme resiliensi sosial umat Islam Indonesia
dalam menghadapi gelombang globalisasi, sekaligus memetakan bentuk-bentuk aktualisasi
kearifan lokal dalam menjaga identitas sosial-keagamaan di era digital. Secara khusus,
penelitian ini berupaya: (1) menguraikan relasi historis dan sosiologis antara Islam dan budaya
lokal yang melahirkan ekspresi keislaman khas Nusantara; (2) menjelaskan peran tradisi
keagamaan berbasis komunitas seperti selametan, nyadran, dan pengajian kampong dalam
memperkuat kohesi sosial dan identitas kolektif umat; serta (3) mengidentifikasi strategi
adaptasi dan dakwah kontekstual yang dilakukan komunitas Muslim, pesantren, dan organisasi
keagamaan lokal dalam merespons penetrasi budaya global melalui ruang digital dan budaya

popular

Jurnal Mahasiswa FIAI-UII, at-Thullab, Vol.7, Nomor.1, Januari-April, 2025
BY SA

ISSN: 2685-8924. e-ISSN: 2685-8681
160



Mohammad Ali, Yudik Pradana, M. Khusna Amal, Abd. Halim Soebahar, Mursalim

B. METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan metode kajian pustaka (library research), yaitu pendekatan
penelitian yang berfokus pada penelusuran dan analisis sumber tertulis yang relevan dengan
topik. Metode ini dipilih karena isu globalisasi, identitas sosial Islam, dan kearifan lokal telah
banyak dibahas dalam literatur akademik sehingga studi pustaka menjadi sarana utama untuk
membangun argumentasi teoritis. Sebanyak 52 sumber akademik meliputi buku, artikel jurnal,
prosiding, dan laporan penelitian dipilih berdasarkan kriteria inklusi yang menekankan
relevansi tema, otoritas penulis, dan kualitas publikasi. Literatur non-akademik atau yang tidak
memiliki dukungan metodologis dikeluarkan dari kajian. Rentang publikasi antara 2000-2025,
dengan fokus pada literatur lima tahun terakhir untuk menangkap dinamika globalisasi
kontemporer.

Pengumpulan data dilakukan dengan menyeleksi literatur berdasarkan empat fokus
kajian: identitas sosial Islam; kearifan lokal dan budaya; teori globalisasi dan dampaknya pada
masyarakat; serta strategi resiliensi budaya dalam konteks keagamaan. Seleksi dilakukan
dengan mempertimbangkan relevansi tema dan otoritas referensi (Sholeh dkk., 2025). Analisis
data dilakukan menggunakan pendekatan tematik untuk mengidentifikasi pola utama dalam
wacana globalisasi dan resiliensi budaya, serta pendekatan komparatif untuk melihat variasi
pandangan antar-penulis mengenai konsep identitas hybrid, adaptasi budaya, dan transformasi
tradisi keagamaan. Validitas temuan diperkuat melalui triangulasi teori, dengan
mengintegrasikan perspektif sosiologi budaya, antropologi Islam, dan teori identitas sosial, serta
triangulasi komparatif dengan membandingkan literatur dari konteks dan periode yang berbeda.

Melalui dua pendekatan tersebut, penelitian ini menghasilkan sintesis konseptual
mengenai bagaimana globalisasi memengaruhi identitas keagamaan serta bagaimana kearifan
lokal berfungsi sebagai mekanisme resiliensi sosial umat Islam. Dengan demikian, kajian
pustaka tidak hanya menjadi dasar teori, tetapi juga sarana untuk memahami transformasi
sosial-keagamaan dalam konteks global (Pebriyanto & Siswanto, 2025)

C. HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN
Islam dan Kearifan Lokal: Relasi Simbiotik
Islam datang ke Indonesia tidak melalui penaklukan militer sebagaimana yang terjadi di

beberapa kawasan Timur Tengah, Afrika Utara, ataupun Asia Selatan. Masuknya Islam ke

ISSN: 2685-8924. e-ISSN: 2685-8681

Jurnal Mahasiswa FIAI-UII, at-Thullab, Vol.7, Nomor.1, Januari-April, 2025
BY SA

161



Mohammad Ali, Yudik Pradana, M. Khusna Amal, Abd. Halim Soebahar, Mursalim

Nusantara berlangsung secara damai melalui jalur perdagangan, perkawinan, jaringan ulama,
dan aktivitas dakwah kultural. Para penyebar Islam pada masa awal memahami bahwa
masyarakat lokal telah memiliki sistem budaya, tradisi, dan struktur sosial yang mapan; oleh
karena itu proses dakwah dilakukan dengan pendekatan persuasif, dialogis, dan menghormati
nilai-nilai lokal (Syamruddin Nasution, 2023). Model penyebaran yang bersifat inklusif ini
memungkinkan ajaran Islam diterima tanpa konflik identitas, sehingga menghasilkan proses
islamisasi yang bertahap namun mendalam.

Dalam konteks sejarah Indonesia, peran Walisongo sangat sentral dalam membentuk
wajah Islam yang bersinergi dengan budaya lokal. Salah satu tokoh yang sering dijadikan
simbol keberhasilan pendekatan kultural adalah Sunan Kalijaga. Beliau memanfaatkan kesenian
lokal sebagai sarana dakwah, seperti wayang kulit, tembang Jawa, gamelan, hingga karya seni
arsitektur dan simbolisme budaya (Muhajirin dkk., 2025). Strategi ini tidak hanya
menyampaikan nilai-nilai tauhid dan etika Islam, tetapi juga menjaga keberlanjutan tradisi
kebudayaan masyarakat. Dakwah yang menggunakan media budaya membuat Islam tampil
bukan sebagai kekuatan yang mendominasi, melainkan sebagai ajaran yang memperkaya dan
menyempurnakan kearifan lokal.

Dalam perspektif Teori Identitas Sosial dari Henri Tajfel dan John Turner, proses
akulturasi Islam di Nusantara dapat dipahami sebagai mekanisme pembentukan identitas
kelompok melalui tiga tahap utama: kategorisasi sosial (social categorization), identifikasi
sosial (social identification), dan perbandingan sosial (social comparison) (Juliana &
Suryandari, 2025). Pada tahap kategorisasi, masyarakat lokal mengelompokkan Islam sebagai
ajaran yang tidak berlawanan dengan tradisi mereka. Selanjutnya pada tahap identifikasi,
masyarakat mulai menginternalisasi nilai-nilai Islam sebagai bagian dari identitas kelompoknya
tanpa meninggalkan identitas budaya lokal. Pada tahap perbandingan sosial, identitas baru yang
bersifat sinkretis ini memberikan rasa kebanggaan kolektif karena Islam hadir dalam bentuk
yang damai, adaptif, dan relevan dengan struktur budaya masyarakat (Silitonga, 2025).

Pendekatan akulturatif tersebut memiliki dampak besar terhadap pembentukan identitas
sosial Islam di Nusantara. Islam tidak hadir sebagai agama yang asing, tetapi menyatu dalam
praktik keseharian masyarakat, mulai dari ritual keagamaan, sistem sosial, seni, bahasa, hingga

pranata desa. Nilai-nilai religius menginternalisasi dalam budaya melalui simbol dan praktik

ISSN: 2685-8924. e-ISSN: 2685-8681

Jurnal Mahasiswa FIAI-UII, at-Thullab, Vol.7, Nomor.1, Januari-April, 2025
BY SA

162



Mohammad Ali, Yudik Pradana, M. Khusna Amal, Abd. Halim Soebahar, Mursalim

seperti selametan, gotong-royong, penghormatan kepada orang tua, dan pendidikan moral
dalam keluarga (Uswatun Hasanah, 2024b). Karena hadir melalui proses adaptasi dan negosiasi
budaya, Islam berkembang menjadi agama yang terbuka, ramah, dan toleran terhadap
perbedaan.

Identitas sosial Islam yang lahir dari akulturasi tersebut juga memperkuat kohesi sosial
masyarakat. Islam tidak diposisikan secara dikotomis dengan tradisi lokal, tetapi menjadi
sumber legitimasi moral bagi budaya setempat. Akibatnya, masyarakat tidak mengalami
keterputusan dengan warisan budayanya ketika memeluk Islam; sebaliknya, budaya lokal tetap
hidup berdampingan dengan ajaran agama. Pola keberagamaan demikian melahirkan karakter
sosial umat Islam Indonesia yang damai, harmonis, dan cinta persatuan (Ammar Kukuh
Wicaksono, 2025a).

Keberhasilan pendekatan budaya ini sejalan dengan teori Tajfel & Turner bahwa
identitas kelompok yang kuat tidak tercipta melalui hegemoni atau dominasi, tetapi melalui
integrasi nilai dan simbol yang diterima bersama oleh anggota kelompok. Oleh karena itu,
identitas Islam Nusantara memiliki stabilitas tinggi karena ia terbentuk dari proses internalisasi
sosial yang bersifat sukarela dan sistemik (Setiawan & Handayani, 2025).

Keberhasilan penyebaran Islam melalui pendekatan budaya menunjukkan bahwa
universalitas ajaran Islam tidak meniadakan pluralitas ekspresi budaya. Justru melalui
penghormatan terhadap keragaman, Islam mampu memberikan kontribusi besar bagi
pembentukan identitas kolektif bangsa. Islam Nusantara sebagai istilah kontemporer
menggambarkan realitas tersebut: mengintegrasikan nilai tauhid dengan adat, etika sosial, dan
estetika budaya (Ammar Kukuh Wicaksono, 2025b). Warisan dakwah akulturatif Sunan
Kalijaga dan Walisongo pada umumnya menjadi fondasi sosial yang hingga kini membentuk
wajah Islam Indonesia yang moderat.

Dengan demikian, sejarah masuknya Islam ke Indonesia bukan sekadar catatan
penyebaran agama, tetapi bagian dari proses konstruksi identitas sosial yang khas. Akulturasi
budaya menjadikan Islam diterima secara sukarela dan nyaman dalam kehidupan sosial
masyarakat, serta berfungsi sebagai kekuatan pemersatu. Pendekatan tersebut menjadi pelajaran

berharga bahwa agama dapat berkembang pesat ketika ia berdialog dengan budaya, bukan

Jurnal Mahasiswa FIAI-UII, at-Thullab, Vol.7, Nomor.1, Januari-April, 2025
rrrvem ISSN: 2685-8924. e-ISSN: 2685-8681

163



Mohammad Ali, Yudik Pradana, M. Khusna Amal, Abd. Halim Soebahar, Mursalim

menolaknya; memperkaya tradisi, bukan menggantikannya; dan menumbuhkan kedamaian,
bukan konflik (Lubis dkk., 2025).
Kearifan Lokal sebagai Mekanisme Resiliensi

Tradisi keagamaan seperti selametan, nyadran, dan pengajian kampung merupakan
ekspresi kultural Islam yang memiliki akar historis kuat dalam kehidupan masyarakat di
berbagai wilayah Indonesia, terutama di Jawa. Tradisi-tradisi tersebut bukan hanya ritual
keagamaan, melainkan sistem simbolik yang merepresentasikan hubungan harmonis antara
ajaran Islam dan budaya lokal. Pelestarian tradisi keagamaan ini memperlihatkan bagaimana
nilai-nilai religius dan adat istiadat dapat saling menguatkan tanpa saling meniadakan. Islam
tidak hadir dengan menggusur budaya, tetapi menanamkan ajarannya melalui bahasa budaya
yang akrab bagi masyarakat (Silitonga, 2025a).

Selametan, misalnya, adalah kegiatan doa bersama yang disertai dengan makan bersama
sebagai bentuk ungkapan syukur, permohonan keselamatan, dan solidaritas sosial. Dalam
praktik ini, ajaran Islam diwujudkan melalui pembacaan doa, tahlil, dan sedekah makanan
kepada tetangga atau kerabat. Selametan mencerminkan keyakinan masyarakat bahwa
keberkahan dan keselamatan bukan hanya urusan individu, tetapi juga kolektif. Dengan
berkumpul dan berdoa bersama, tercipta kesadaran bahwa kehidupan yang baik harus dibangun
melalui kebersamaan dan saling membantu (Afuddin, 2025).

Tradisi nyadran juga memiliki fungsi sosial dan spiritual yang penting. Nyadran adalah
ritual ziarah kubur menjelang Ramadan atau pada momen-momen tertentu dalam kalender
budaya masyarakat. Dalam kegiatan ini, keluarga berkumpul untuk mendoakan leluhur,
membersihkan area makam, dan memperbarui hubungan silaturahmi antarsanak keluarga.
Nyadran memperkuat memori kolektif sekaligus menanamkan nilai penghormatan kepada
orang tua dan leluhur yang sudah wafat. Nilai keislaman terintegrasi dalam praktik ziarah,
pembacaan doa, dan tahlil, sehingga tradisi tersebut tidak bertentangan dengan ajaran agama,
melainkan memperkokoh kesadaran spiritual dan kekerabatan (Wahid, 2020).

Adapun pengajian kampung memiliki peran yang sangat strategis sebagai ruang
pendidikan agama berbasis komunitas. Pengajian kampung biasanya dilakukan secara rutin di
mushalla, rumah tokoh masyarakat, atau rumah warga secara bergilir. Melalui pengajian,

masyarakat belajar tafsir Al-Qur’an, fikih, akhlak, dan keteladanan Nabi, serta berdiskusi

ISSN: 2685-8924. e-ISSN: 2685-8681

Jurnal Mahasiswa FIAI-UII, at-Thullab, Vol.7, Nomor.1, Januari-April, 2025
BY SA

164



Mohammad Ali, Yudik Pradana, M. Khusna Amal, Abd. Halim Soebahar, Mursalim

mengenai persoalan sosial-keagamaan dalam konteks kehidupan sehari-hari. Arus komunikasi
pengetahuan agama yang berlangsung secara lisan dan informal menciptakan atmosfer religius
sekaligus memperkuat jaringan sosial antarwarga (Soleh dkk., 2025).

Pelestarian tradisi keagamaan seperti selametan, nyadran, dan pengajian kampung
terbukti berkontribusi signifikan terhadap pembentukan rasa memiliki (sense of belonging)
terhadap agama dan budaya. Masyarakat yang terlibat aktif dalam tradisi ini menunjukkan
tingkat kohesi sosial yang lebih tinggi karena mereka merasakan dirinya sebagai bagian dari
komunitas yang terikat oleh nilai-nilai sakral, sejarah bersama, dan pengalaman emosional
kolektif (Ramadhan dkk., 2025). Temuan tersebut menegaskan bahwa agama bukan hanya
sistem doktrin, tetapi juga pengalaman sosial yang membentuk identitas dan solidaritas.

Keberadaan tradisi keagamaan ini juga membantu masyarakat menghadapi perubahan
sosial akibat globalisasi. Di tengah derasnya arus budaya global dan meningkatnya
individualisme modern, tradisi keagamaan berbasis komunitas menjadi ruang interaksi sosial
yang mencegah fragmentasi masyarakat. Pertemuan rutin dalam pengajian atau selametan
menghidupkan komunikasi antargenerasi sehingga nilai-nilai agama dan budaya dapat
diwariskan secara natural dari generasi tua ke generasi muda. Dengan demikian, tradisi
keagamaan berfungsi sebagai mekanisme resiliensi sosial terhadap tantangan homogenisasi
budaya global (Masti Yanto & Siti Rohmatun, 2025).

Selain itu, tradisi tersebut menciptakan kedekatan emosional antara umat Islam dengan
simbol-simbol budaya mereka. Ikatan emosional ini membuat masyarakat tidak mudah
tercerabut dari identitasnya meskipun berhadapan dengan berbagai pengaruh gaya hidup global.
Agama hadir bukan sebagai sesuatu yang kaku dan normatif semata, tetapi sebagai pengalaman
budaya yang menghangatkan, menenangkan, dan menumbuhkan rasa keterikatan sosial
(Suhantoro dkk., 2025). Oleh sebab itu, pelestarian tradisi keagamaan berbasis budaya tidak
hanya mempertahankan warisan masa lalu, tetapi juga memperkuat struktur sosial dan spiritual
masyarakat Islam di Indonesia.

Dengan demikian, selametan, nyadran, dan pengajian kampung menunjukkan bahwa
budaya dan agama dapat menyatu secara harmonis. Tradisi tersebut bukan sekadar agenda rutin,
melainkan sarana internalisasi nilai-nilai spiritual, ruang penguatan solidaritas, dan instrumen

pembentukan identitas kolektif. Hal ini menegaskan bahwa Islam yang berkembang di

Jurnal Mahasiswa FIAI-UII, at-Thullab, Vol.7, Nomor.1, Januari-April, 2025
BY SA

ISSN: 2685-8924. e-ISSN: 2685-8681
165



Mohammad Ali, Yudik Pradana, M. Khusna Amal, Abd. Halim Soebahar, Mursalim

Indonesia bertumpu pada akar budaya lokal yang kuat, sehingga melahirkan wajah keagamaan
yang damai, inklusif, dan mengutamakan kebersamaan (Silitonga, 2025b).
Tantangan Globalisasi dan Strategi Adaptasi

Penetrasi budaya global membawa perubahan signifikan dalam pola pikir, gaya hidup,
dan cara berinteraksi masyarakat modern, termasuk umat Islam. Dominasi media digital, budaya
populer, dan arus informasi transnasional menyebabkan batas-batas identitas budaya menjadi
semakin kabur. Dalam kerangka teori globalisasi Anthony Giddens, fenomena ini merupakan
bagian dari proses deterritorialization, yakni terlepasnya praktik sosial dari konteks lokal karena
meluasnya jaringan modernitas ke seluruh dunia. Giddens menjelaskan bahwa globalisasi
menciptakan "intensifikasi hubungan sosial lintas jarak" sehingga nilai, simbol, dan gaya hidup
global dapat dengan cepat memasuki ruang privat masyarakat melalui media digital. Akibatnya,
generasi muda Muslim mengalami paparan budaya global yang memengaruhi konstruksi
identitas dan ekspresi keagamaannya (Kinasih, 2024).

Sementara itu, teori Roland Robertson melihat globalisasi sebagai proses glocalization,
yakni pertemuan antara budaya global dan lokal yang melahirkan bentuk identitas baru
(Kusumaningtyas, 2025). Dalam konteks generasi muda Muslim, pengaruh globalisasi
mendorong terbentuknya identitas hybrid, yakni identitas yang terbentuk melalui pertemuan
antara nilai agama dan gaya hidup global. Generasi muda tetap memandang diri sebagai
Muslim, namun pada saat yang sama mengadopsi preferensi mode, musik, ekspresi visual, serta
cara berkomunikasi yang bersumber dari budaya global (Swastiwi, 2024). Identitas ini tidak
tunggal dan statis, tetapi dinamis dan terus berkembang sesuai dengan interaksi sosial yang
diperoleh dari ruang digital dan dunia nyata.

Fenomena identitas hybrid tersebut membuat sebagian pihak khawatir terhadap potensi
degradasi nilai spiritual dan lokal. Namun, perspektif lain melihat fenomena ini sebagai bentuk
adaptasi budaya, bukan dekonstruksi agama. Generasi muda tidak serta-merta meninggalkan
nilai Islam, tetapi melakukan proses reinterpretasi agar tetap relevan dengan realitas saat ini.
Ruang digital, seperti media sosial, platform video, dan komunitas virtual, menjadi arena baru
dalam mengonstruksi ekspresi religius dan identitas sosial (Ului & Sudrajat, 2024). Dengan

demikian, globalisasi bukan hanya tantangan, tetapi juga peluang bagi umat Islam untuk

ISSN: 2685-8924. e-ISSN: 2685-8681

Jurnal Mahasiswa FIAI-UII, at-Thullab, Vol.7, Nomor.1, Januari-April, 2025
BY SA

166



Mohammad Ali, Yudik Pradana, M. Khusna Amal, Abd. Halim Soebahar, Mursalim

mengemas kembali nilai keagamaan agar dapat diterima dan dipraktikkan oleh generasi masa
kini.

Dalam perkembangan terkini, komunitas pesantren menjadi kelompok yang responsif
terhadap dinamika budaya global. Pesantren, yang selama ini berperan sebagai pusat pelestarian
tradisi, tidak lagi hanya mengandalkan dakwah lisan atau pengajaran klasik, tetapi mulai
memanfaatkan media digital sebagai sarana dakwah, pendidikan, dan promosi nilai-nilai Islam
lokal. Banyak pesantren kini memiliki kanal YouTube, podcast, akun media sosial, dan platform
literasi digital yang menampilkan ceramah, kajian kitab kuning, tutorial ibadah, hingga
dokumentasi kegiatan santri (Fabriar, 2024). Modernisasi media pesantren ini membuktikan
bahwa mereka tidak menolak teknologi global, tetapi menggunakannya untuk melestarikan
budaya keislaman berbasis lokal.

Selain pesantren, organisasi keagamaan lokal juga memainkan peran penting dalam
mempertahankan identitas Islam dalam lanskap budaya global. Organisasi kepemudaan, majelis
taklim, hingga komunitas seni bernapaskan Islam aktif mengembangkan kegiatan yang
memadukan tradisi lokal dengan pendekatan modern. Festival keagamaan berbasis budaya
lokal, kompetisi salawat dalam format digital, film pendek islami, dan lomba konten dakwah
kreatif menjadi contoh bagaimana organisasi lokal mengadopsi format media global untuk
meneguhkan nilai-nilai Islam (Ridho, 2024). Strategi ini efektif membentuk ruang sosial
alternatif bagi generasi muda, di mana modernitas dan religiusitas tidak diposisikan sebagai dua
entitas yang saling meniadakan.

Media berbasis nilai Islam juga ikut berperan besar dalam proses ini. Sejumlah platform
digital yang memadukan konten religius dengan unsur budaya seperti animasi islami, desain
grafis bertema pesantren, aplikasi pengajian digital, hingga komunitas penulis konten
keagamaan muncul sebagai sarana internalisasi nilai. Media tersebut bukan hanya menghasilkan
informasi agama, tetapi juga membentuk imajinasi budaya dan identitas kolektif generasi muda
Muslim (Zaman, 2025). Dengan format visual, musik, dan narasi yang menarik, media Islam
modern mampu bersaing dengan arus budaya global yang sangat dominan.

Upaya pemanfaatan teknologi oleh pesantren, organisasi lokal, dan media berbasis nilai
Islam menunjukkan bahwa pelestarian budaya tidak harus berarti menolak perkembangan

zaman. Sebaliknya, budaya dan agama dapat bertahan apabila mampu bertransformasi

ISSN: 2685-8924. e-ISSN: 2685-8681

Jurnal Mahasiswa FIAI-UII, at-Thullab, Vol.7, Nomor.1, Januari-April, 2025
BY SA

167



Mohammad Ali, Yudik Pradana, M. Khusna Amal, Abd. Halim Soebahar, Mursalim

mengikuti kebutuhan sosial, psikologis, dan estetika generasi muda. Identitas hybrid yang
terbentuk bukanlah tanda melemahnya religiusitas, tetapi manifestasi dari proses negosiasi
budaya yang terjadi dalam masyarakat global. Generasi muda Muslim tidak kehilangan identitas
keislamannya, tetapi memadukannya dengan bentuk ekspresi baru yang mereka anggap lebih
relevan dengan kehidupannya (Juhri, 2025).

Dengan demikian, penetrasi budaya global tidak serta-merta mengikis identitas
keagamaan umat Islam. Tantangannya justru terletak pada kemampuan komunitas lokal untuk
mengelola transformasi budaya agar tetap berada dalam koridor nilai Islam. Ketika teknologi
dan globalisasi dimanfaatkan secara kreatif, ekspresi keislaman berbasis tradisi lokal dapat tetap
hidup dan bahkan berkembang dalam format yang lebih modern, menarik, dan inklusif bagi
generasi muda (Khomsinnudin dkk., 2024).

Peluang Dakwah Kontekstual

Kearifan lokal bukan sekadar warisan budaya yang melekat pada suatu masyarakat,
tetapi juga mengandung nilai-nilai sosial, spiritual, dan etika yang dapat berfungsi sebagai
sarana dakwah yang inklusif dan toleran. Ketika dakwah dilakukan melalui pendekatan kultural,
pesan keagamaan menjadi lebih mudah dipahami dan diterima karena disampaikan dalam
bahasa sosial yang akrab bagi masyarakat. Pendekatan dakwah berbasis kearifan lokal bukan
untuk mengubah ajaran Islam, tetapi untuk menerjemahkan pesan-pesan universal Islam ke
dalam format budaya yang dipahami oleh masyarakat setempat. Sebab, agama akan lebih efektif
ketika ia hadir dalam ruang hidup masyarakat, bukan sebagai kekuatan yang memaksa
perubahan, tetapi sebagai penyempurna nilai budaya (Sondakh & Rosyid, 2025).

Salah satu strategi dakwah berbasis kearifan lokal adalah penggunaan bahasa daerah
sebagai medium komunikasi. Bahasa bukan hanya alat komunikasi, tetapi juga identitas kultural
yang menyimpan sejarah, pemikiran, dan karakter masyarakat. Ketika dakwah disampaikan
dalam bahasa daerah seperti dakwah berbahasa Jawa, Madura, Sunda, Banjar, Bugis, dan
lainnya pesan agama menjadi lebih emosional, dekat, dan menyentuh relung budaya
masyarakat. Bahasa daerah memberikan rasa memiliki terhadap agama, seolah Islam bukan
ajaran yang datang dari ruang luar, tetapi bagian dari diri masyarakat sendiri (Bridav Hayati

dkk., 2025). Penelitian mutakhir menunjukkan bahwa dakwah berbahasa daerah bersifat

ISSN: 2685-8924. e-ISSN: 2685-8681

Jurnal Mahasiswa FIAI-UII, at-Thullab, Vol.7, Nomor.1, Januari-April, 2025
BY SA

168



Mohammad Ali, Yudik Pradana, M. Khusna Amal, Abd. Halim Soebahar, Mursalim

inklusif, karena menghargai keberagaman budaya dan menghindari sikap pemaksaan identitas
tunggal (Akmal Kamil, 2024).

Selain bahasa daerah, seni tradisional juga dapat menjadi sarana dakwah yang efektif.
Seni adalah medium komunikasi simbolik yang mampu menyampaikan pesan keagamaan
secara estetis dan emosional. Contohnya tampak dalam tradisi wayang dakwah Jawa, hadrah
dan al-banjari di pesantren, musik rebana di komunitas Melayu, atau syair-syair Madura yang
mengandung nilai akhlak dan ketauhidan. Seni tradisional memungkinkan dakwah hadir tanpa
konfrontasi karena masyarakat merasa pesan keagamaan tidak menghapus budaya, tetapi hidup
melalui budaya. Pendekatan ini sekaligus menjadi bentuk perlawanan kultural terhadap
homogenisasi budaya global, karena memperkuat kembali identitas Islam lokal melalui estetika
dan simbol budaya yang unik (Subando dkk., 2025).

Di era digital, kearifan lokal tidak kehilangan relevansinya. Justru digitalisasi membuka
ruang baru bagi transformasi dakwah berbasis budaya. Media sosial berbahasa lokal seperti
konten dakwah dan motivasi dalam bahasa daerah pada Instagram, TikTok, Facebook, dan
YouTube menunjukkan bagaimana generasi muda Muslim memadukan nilai agama dengan
identitas budaya. Konten ceramah berbahasa daerah, short movie bertema pesantren, syair
salawat khas Nusantara, hingga podcast seputar adat dan akhlak lokal menjadi bukti bahwa
dakwah berbasis budaya kini dapat menjangkau masyarakat yang lebih luas, bahkan lintas
negara (Maryani dkk., 2025). Dakwah digital berbahasa lokal bukan hanya strategi komunikasi,
tetapi juga bentuk revitalisasi budaya yang memperkuat memori kolektif masyarakat terhadap
identitas Islam Nusantara.

Pendekatan dakwah berbasis kearifan lokal juga mengandung nilai toleransi. Ia
membangun dialog antara agama dan budaya, bukan konflik. Ketika budaya lokal dijadikan
medium dakwah, dakwah akan menghindari sikap hegemonik serta mengakui keragaman
ekspresi keislaman. Pendekatan ini memperkuat semangat “rahmatan lil ‘alamin” dalam
konteks sosial, karena Islam tidak datang sebagai kekuatan dominasi, melainkan sebagai ajaran
yang menuntun masyarakat menuju kebaikan dalam bingkai budaya masing-masing (Ilham
MuchtarAliman dkk., 2025). Dengan demikian, dakwah berbasis budaya tidak hanya
memperkuat religiusitas, tetapi juga membangun kohesi sosial, harmoni, dan penghargaan

terhadap perbedaan.

Jurnal Mahasiswa FIAI-UII, at-Thullab, Vol.7, Nomor.1, Januari-April, 2025
rrrvem ISSN: 2685-8924. e-ISSN: 2685-8681

169



Mohammad Ali, Yudik Pradana, M. Khusna Amal, Abd. Halim Soebahar, Mursalim

Melalui bahasa daerah, seni tradisional, dan media digital berbahasa lokal, kearifan lokal
telah terbukti menjadi sarana dakwah yang efektif sekaligus alat resiliensi identitas Islam di
tengah arus globalisasi. Pendekatan ini memperlihatkan bahwa perubahan sosial tidak harus
dihadapi dengan penolakan total, tetapi diolah sehingga budaya global memberi manfaat tanpa
mengikis nilai komunitas. Dengan memanfaatkan kearifan lokal secara kreatif, umat Islam di
Indonesia mampu mempertahankan identitas keagamaannya dalam format yang modern,
atraktif, dan tetap selaras dengan akar tradisi (Arsyul Munir & Ahmad Subqi, 2025). Kehadiran
dakwah berbasis budaya menjadi bukti bahwa Islam dapat berkembang tanpa harus memutus
hubungan dengan warisan leluhur, bahkan menjadikannya sebagai kekuatan untuk membangun
masyarakat yang inklusif dan penuh toleransi
D. KESIMPULAN

Kajian ini menegaskan bahwa pelestarian kearifan lokal memiliki kontribusi strategis
dalam menjaga ketahanan identitas sosial Islam di tengah derasnya arus globalisasi. Tradisi
lokal bukan sekadar warisan budaya, tetapi menjadi media efektif untuk menginternalisasikan
nilai-nilai Islam secara kontekstual, dekat dengan kehidupan masyarakat, dan mudah diterima
lintas generasi. Dalam perspektif keberagamaan, kearifan lokal berfungsi sebagai mekanisme
adaptif yang menjaga komunitas Muslim tetap berakar pada nilai-nilai spiritual, namun
sekaligus mampu beradaptasi dengan perubahan zaman. Oleh karena itu, pelestarian kearifan
lokal harus dipandang sebagai langkah penting dalam merawat identitas Islam yang otentik,
inklusif, dan berkelanjutan.

DAFTAR PUSTAKA
Adiputra, D. K., Assayid, W. S., Arini, I., & Nugroho, N. (2025). GENERASI MUDA

PELESTARIKEARIFAN LOKAL UNTUK INKLUSI ADAT DI ERA MODERN.
PROFICIO, 6(2), 333—-339. https://doi.org/10.36728/jpf.v612.4760
Afuddin, M. L. N. (2025). Internalisasi nilai-nilai Keislaman dalam Tradisi Selamatan di bawah
Pohon Besar di Desa Sendangduwur, Paciran, Lamongan. TARIKHUNA: JURNAL
SEJARAH PERADABAN ISLAM, 5(01).
https://mahadalyjakarta.com/ejournal/index.php/ TARIKHUNA/article/view/80
Akmal Kamil. (2024). Gus Dur, Pluralisme, dan Moderasi Beragama. Penerbit Adab.
Ammar Kukuh Wicaksono. (2025a). Sejarah Kebudayaan Islam. Takaza Innovatix Labs.
Ammar Kukuh Wicaksono. (2025b). Sejarah Kebudayaan Islam. Takaza Innovatix Labs.

ISSN: 2685-8924. e-ISSN: 2685-8681

Jurnal Mahasiswa FIAI-UII, at-Thullab, Vol.7, Nomor.1, Januari-April, 2025
BY SA

170



Mohammad Ali, Yudik Pradana, M. Khusna Amal, Abd. Halim Soebahar, Mursalim

Arsyul Munir, & Ahmad Subqi. (2025). DARI SANTRI UNTUK BANGSA: KESADARAN
PROGRESIF KAUM SARUNGAN. Perkumpulan Rumah Cemerlang Indonesia
ANGGOTA IKAPI JAWA BARAT.

Baidhawy, Z. (2005). Pendidikan agama berwawasan multikultural. Erlangga.

Baihaqi, A., Faiqa, A. S., Hilmiansyah, J., & Novianti, W. (2025). SINERGI ISLAM, TRADISI
LOKAL, DAN KETAHANAN BUDAYA DALAM MASYARAKAT JAWA-
BETAWI UNTUK MENJAGA TOLERANSI DAN KEADILAN SOSIAL DI
JAKARTA. Pendas: Jurnal Illmiah Pendidikan Dasar, 10(02), 301-315.
https://doi.org/10.23969/jp.v10102.27104

Bridav Hayati, Afkarina, I., Mauliyani, P., & Siswanto, A. H. (2025). Dakwah Inklusif Berbasis
Budaya Lokal Di Masyarakat Pedesaan: Strategi, Tantangan, Dan Transformasi
Sosial.  Menulis:  Jurnal  Penelitian =~ Nusantara,  1(6),  688—693.
https://doi.org/10.59435/menulis.v1i6.411

Darwanto, A. (2025). DASAR-DASAR ILMU RISET.

Fabriar, S. R. (2024). Dakwah di Era Digital: Potret Aktivitas Dakwah Nawaning. Penerbit
NEM.

Hidayat, M. H. M., Setiawan, Y., M.Hidayat, Maulidi, & Putri, M. A. K. (2025). PERAN
BUDAYA LOKAL DALAM PELESTARIAN NILAI-NILAI KEAGAMAAN:
STUDI ETNOGRAFI TERHADAP KOMUNITAS ADAT YANG
MENJALANKAN SYARIAT ISLAM. KHAZANAH : Jurnal Studi llmu Agama,
Sosial Dan Kebudayaan, 1(1), 1-11.

ITham MuchtarAliman, Abdul Haris Muchtar, Ramli, Syarif Hidayatullah, M. Zakaria Al
Anshori, (2025). Dakwah Multikultural. PT Penerbit Qriset Indonesia.

Juhri. (2025). Manajemen Pendidikan Islam Berbasis Pesantren Di Era Digital. NAS Media.

Khomsinnudin, K., Pangeran, G. B., Tamyiz, A., Wulandari, C. E., & Firdaus, F. A. (2024).
Modernitas dan Lokalitas: Membangun Pendidikan Islam Berkelanjutan. Journal of
Education Research, 5(4), 4418—4428. https://doi.org/10.37985/jer.v5i4.1523

Lubis, F. H., Ishomuddin, In’am, A., & Akrim. (2025). JEJAK IDENTITAS SOSIAL MUALLAF
ETNIS INDIA DI MEDAN. UMMPress.

Maryani, 1., Sulisworo, D., Kurniasari, E., Hartanto, D., & Widodo, H. (2025). Ruang Kelas
Sebagai Ruang Bebas: Media, Budaya, dan Pemikiran Kritis dalam Pendidikan
Abad 21 (sebuah bunga rampai). lka Maryani.

Maryani, 1., Sulisworo, D., Kurniasari, E., Hartanto, D., & Widodo, H. (2025). Ruang Kelas
Sebagai Ruang Bebas: Media, Budaya, dan Pemikiran Kritis dalam Pendidikan
Abad 21 (sebuah bunga rampai). Ika Maryani.

Masti Yanto, & Siti Rohmatun. (2025). TRANSMISI KERAGAMAN ISLAM DAN KEHIDUPAN
MODERN. Penerbit Kbm Indonesia.

Muhajirin, M., Mahmuddin, Santalia, I., & Nafis, A. A. Z. (2025). Mistisisme Islam Wali
Songo. Farabi, 22(1), 47-60. https://doi.org/10.30603/jf.v22i1.6403

Jurnal Mahasiswa FIAI-UII, at-Thullab, Vol.7, Nomor.1, Januari-April, 2025
rrrvem ISSN: 2685-8924. e-ISSN: 2685-8681

171



Mohammad Ali, Yudik Pradana, M. Khusna Amal, Abd. Halim Soebahar, Mursalim

Pebriyanto, E., & Siswanto, A. H. (2025). Kearifan Lokal Dan Multikulturalisme Dalam
Dakwah Nusantara: Revitalisasi Nilai Lokal Dalam Merespons Globalisasi.
Menulis: Jurnal Penelitian Nusantara, 1(6), 756-761.
https://doi.org/10.59435/menulis.v1i6.427

Ramadhan, S., Riadi, D., Setiawan, E., & Alamudin. (2025). Tradisi Malam Punggahan
Menyambut Bulan Suci Ramadhan di Pulau Enggano Desa Kaana. PRAXIS: Jurnal
Pengabdian kepada Masyarakat, 3(3), 32—44. https://doi.org/10.47776/65wsc137

Ridho, A. (2024). Dakwah dan Literasi Keagamaan Lintas Budaya: Peluang dan Tantangan di
Kancah Lokal sampai Global. CV Jejak (Jejak Publisher).

Rivaldi, M. D., & Yulifar, L. (2025). TRADITION AND MODERNITY: AN
ETHNOGRAPHIC STUDY OF THE ADAPTATION OF THE CIPTAGELAR
TRADITIONAL VILLAGE COMMUNITY IN THE ERA OF
GLOBALIZATION: Tradisi dan Modernitas: Kajian Etnografi Terhadap Adaptasi
Masyarakat Kampung Adat Ciptagelar di Era Globalisasi. Santhet (Jurnal Sejarah
Pendidikan Dan Humaniora), 9(3), 863-871.
https://doi.org/10.36526/santhet.v913.5400

Saefullah, A. (2024). Ragam Penelitian Kualitatif Berbasis Kepustakaan Pada Studi Agama dan
Keberagamaan dalam Islam. A/-Tarbiyah Jurnal llmu Pendidikan Islam, 2, 195—
211. https://doi.org/10.59059/al-tarbiyah.v2i4.1428

Sholeh, M. 1., Sokip, S., Syafi’i, A., Habibulloh, M., Sahri, S., NUR ‘AZAH, & Farisy, F. A.
(2025). INTEGRASI NILAI-NILAI ISLAM DAN KEARIFAN LOKAL DALAM
PENGEMBANGAN KURIKULUM PENDIDIKAN BERBASIS KARAKTER.
ABDUSSALAM : Jurnal Pendidikan Dan Kebudayaan Islam, 1(1), 59-72.

Silitonga, B. A. A. (2025a). INTERNALISASI NILAI-NILAI TRADISI JAWA SLAMETAN
DALAM PENDIDIKAN AGAMA KRISTEN. Penerbit Widina.

Silitonga, B. A. A. (2025b). INTERNALISASI NILAI-NILAI TRADISI JAWA SLAMETAN
DALAM PENDIDIKAN AGAMA KRISTEN. Penerbit Widina.

Soleh, M., Razzaq, A., & Muslimin. (2025). Strategi Dakwah Ulama Kampung Dalam
Memberantas Buta Huruf Mengaji Al-Qur’an Di Kelurahan Kuto Batu. Jurnal Studi
Ilmu Alquran Dan Tafsir, 1(2), 13—13. https://doi.org/10.47134/jsiat.v1i2.174

Sondakh, L. A., & Rosyid, M. (2025). Representasi Islam Moderat Dalam Dakwah Walisongo:
Telaah Historis Dan Kultural. Interdisciplinary Explorations in Research Journal,
3(2), 486—505. https://doi.org/10.62976/ierj.v3i2.1179

Subando, J., Hanum, S. Z., Alhasbi, F., & Fathurrahman, M. (2025). Mengungkap Potensi
Ritual Merti sebagai Media Dakwah Islam. Pawarta: Journal of Communication
and Da’wah, 3(1), 1-14. https://doi.org/10.54090/pawarta.789

Suhantoro, Akilah, U., Safi’e, M., Rahmatullah, 1., Fadlan, M. A., & Shobahiyah, Q. (2025).
Konektivitas Budaya Dengan Jiwa Keagamaan. Penerbit: Kramantara JS.

Jurnal Mahasiswa FIAI-UII, at-Thullab, Vol.7, Nomor.1, Januari-April, 2025
BY SA

ISSN: 2685-8924. e-ISSN: 2685-8681
172



Mohammad Ali, Yudik Pradana, M. Khusna Amal, Abd. Halim Soebahar, Mursalim

Sukmana, O., Damanik, F. H. S., Muslim, P. P., Tuwu, D., Mas’udi, S. Y. F., Rosyida, H. N.,
Ledyawati, Iswatiningsih, D., Adiwidjaja, N. H., Kharima, N., Wahjudin, L., Moita,
S., Yuliyantini, Y., Machdum, S. V., & R, S. O. (2025). Sosiologi Perubahan Sosial.
Star Digital Publishing.

Swastiwi, A. W. (2024). Globalisasi dan Media: Konvergensi Budaya dan Komunikasi. PT
Indonesia Delapan Kreasi Nusa.

Syamruddin Nasution. (2023). Sejarah Islam Asia Tenggara. PT. RajaGrafindo Persada -
Rajawali Pers.

Ului, N., & Sudrajat, A. (2024). Konstruksi Sosial Terhadap Identitas Kultural Masyarakat Suku
Tengger Ngadas Dalam Menanggapi Formalisasi Agama. Paradigma, 13(1), 61—
70.

Uswatun Hasanah. (2024a). Akulturasi Islam dalam Budaya Lokal Rokat Kampong. Penerbit
Adab.

Wahid, M. Y. A. N., Agus Wuryanto, Farid Gaban, Erwin Abdillah, Fatkhul. (2020).
ENSIKLOPEDIA KEBUDAYAAN WONOSOBO. Bimalukar Kreativa.

Wahyudin Halik, Ulfah Dzakiah Drajat, S. I. P., Salmawati, S. L. P., Ariani Maqfirah, S. Pd, &
Lukman Rais, S. Sos. (2025). KEARIFAN LOKAL DALAM ILMU
PEMERINTAHAN. Cendikia Mulia Mandiri.

Zaman, W. K. (2025). Manajemen Media Dakwah Kontemporer: Strategi, Inovasi, dan
Roadmap Era Digital. PT. Revormasi Jangkar Philosophia.

Zuhri, A. M. (2021). Beragama di Ruang Digital; Konfigurasi ideologi dan Ekspresi
Keberagamaan Masyarakat Virtual. Nawa Litera Publishing.

Jurnal Mahasiswa FIAI-UII, at-Thullab, Vol.7, Nomor.1, Januari-April, 2025
rrrvem ISSN: 2685-8924. e-ISSN: 2685-8681

173



