/

AT-THULLAB JURNAL )
@Mﬁ/ MAHASISWA STUDI ISLAM a

PERKEMBANGAN MAQASHID SYARIAH PADA PERIODE KLASIK:

STUDI PEMIKIRAN AL-JUWAINI DAN AL-GHAZALI
Pepy Marwinata'!, Wahyuni Danial Khotimah?, Yusron Pahlevi®, Tutik Hamidah*

L Program Studi Ilmu Hukum, Fakultas Hukum, Universitas Negeri Surabaya, Indonesia

2 Program Doktor Hukum Keluarga Islam Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang, Indonesia
3 Program Doktor Hukum Keluarga Islam Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang, Indonesia
“ Program Doktor Hukum Keluarga Islam Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang, Indonesia
Info Artikel DOI: 10.20885/tullab.vol8.iss1.art18
Article History E-mail Addres
Received: December 7, 2025 pepymarwinata@unesa.ac.id
Accepted: January 2, 2026 wahyunidanialkhotimah3350@gmail.com
Published: January 10, 2026 pahlevismart@gmail.com
tutikhamidah@uin-malang.ac.id
ISSN: 2685-8924 e-ISSN: 2685-8681
ABSTRAK

Magqashid syariah sebagai tujuan pokok hukum Islam menempati posisi sentral dalam
perkembangan ilmu ushul figh. Periode klasik, khususnya melalui pemikiran al-Juwaini,
memberikan fondasi konseptual yang kemudian disempurnakan oleh generasi sesudahnya.
Artikel ini menelaah secara komprehensif gagasan maqashid syariah dalam pemikiran kedua
tokoh tersebut. Al-Juwaini menekankan pentingnya maslahat dan membaginya dalam tingkatan
dharuriyyat, hajiyyat, dan tahsiniyyat. Al-Ghazali kemudian menyusun secara sistematis lima
tujuan pokok syariah (al-dharuriyyat al-khams), yaitu hifz al-din, hifz al-nafs, hifz al-‘aql, hifz
al-nasl, dan hifz al-mal. Melalui perbandingan dan analisis, artikel ini menunjukkan bahwa al-
Juwaini adalah konseptor awal, sedangkan al-Ghazali merupakan formulator maqashid syariah.
Keduanya menjadi landasan teoritis yang mempengaruhi pemikiran ulama sesudahnya, seperti
al-Syatibi pada periode pertengahan, hingga teori maqashid kontemporer.

Kata Kunci: Maqashid syariah, al-Juwaini, al-Ghazali, ushul figh.

Copyright © 2025 (Pepy Marwinata, Wahyuni Danial Khotimah, Yusron Pahlevi, Tutik Hamidah) Licensee Universitas Islam Indonesia,
Yogyakarta, Indonesia. This article is an open access article distributed under the terms and conditions of the Creative Commons Attribution (CC BYSA
4.0) License (http://creativecommons.org/licences/bysa/4.0/)

252


https://crossmark.crossref.org/dialog/?doi=10.20885/tullab.vol8.iss1.art18
https://doi.org/10.20885/tullab.vol8.iss1.art18
mailto:pepymarwinata@unesa.ac.id
mailto:wahyunidanialkhotimah3350@gmail.com
mailto:pahlevismart@gmail.com
mailto:tutikhamidah@uin-malang.ac.id

Pepy Marwinata, Wahyuni Danial Khotimah, Yusron Pahlevi, Tutik Hamidah

A. PENDAHULUAN

Kajian tentang maqashid syariah merupakan salah satu topik fundamental dalam studi
hukum Islam. Secara etimologis, maqashid berarti tujuan, maksud, atau sasaran, sedangkan
syariah berarti hukum Islam yang diturunkan Allah Swt. melalui al-Qur’an dan sunnah
Rasulullah Saw. Dengan demikian, maqashid syariah dapat dimaknai sebagai tujuan-tujuan
utama yang ingin dicapai oleh hukum Islam dalam mengatur kehidupan manusia agar terwujud
kemaslahatan dan terhindar dari kerusakan (jalb al-mashalih wa dar’ al-mafasid).

Secara historis, pembahasan tentang maqashid syariah telah dimulai sejak periode awal
perkembangan ilmu ushul figh. Akan tetapi, formulasi yang relatif lebih jelas baru ditemukan
pada periode klasik, khususnya melalui pemikiran al-Juwaini (w. 478 H) dan muridnya, Abu
Hamid al-Ghazali (w. 505 H). Kedua tokoh ini menempatkan konsep maslahat sebagai pilar
utama dalam hukum Islam, dengan al-Juwaini sebagai peletak dasar klasifikasi maslahat,
sementara al-Ghazali merumuskan secara sistematis lima tujuan pokok syariah (al-dharuriyyat
al-khams), yaitu menjaga agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta.

Urgensi kajian maqashid syariah terletak pada relevansinya yang bersifat lintas zaman.
Al-Syatibi (w. 790 H) dalam karyanya al-Muwafaqat fi Ushul al-Shari‘ah menegaskan bahwa
syariah Islam diturunkan sepenuhnya untuk mewujudkan kemaslahatan manusia di dunia dan
akhirat. Pemikiran ini sejatinya merupakan kelanjutan dari fondasi yang diletakkan oleh al-
Juwaini dan al-Ghazali pada abad ke-5 H. Oleh sebab itu, memahami kontribusi dua tokoh
klasik ini sangat penting untuk menyingkap akar historis maqashid syariah sekaligus memahami
relevansinya dalam menghadapi tantangan hukum Islam kontemporer.

Berdasarkan latar belakang tersebut, artikel ini bertujuan untuk mengkaji secara
mendalam pemikiran maqashid syariah pada periode klasik dengan menitikberatkan pada
kontribusi al-Juwaini dan al-Ghazali. Pembahasan akan diarahkan pada analisis konseptual,
komparatif, serta signifikansi pemikiran keduanya dalam konstruksi hukum Islam, baik pada
masa klasik maupun pengaruhnya hingga masa kini.

B. METODE PENELITIAN
Penelitian ini merupakan penelitian kepustakaan (/ibrary research) dengan pendekatan

kualitatif. Kajian ini bersifat deskriptif-analitis dan komparatif, yang bertujuan untuk

ISSN: 2685-8924. e-ISSN: 2685-8681

Jurnal Mahasiswa FIAI-UII, at-Thullab, Vol.8, Nomor.1, Januari-April, 2026
BY SA

253



Pepy Marwinata, Wahyuni Danial Khotimah, Yusron Pahlevi, Tutik Hamidah

mendeskripsikan serta membandingkan konsep maqashid syariah dalam pemikiran al-Juwaini
dan al-Ghazali.

Sumber data terdiri atas data primer, yaitu karya utama al-Juwaini al-Burhan fi Ushul
al-Figh dan karya al-Ghazali al-Mustashfa fi ‘Ilm al-Ushul, serta data sekunder berupa buku
dan artikel ilmiah yang relevan dengan maqashid syariah dan ushul figh klasik.

Pengumpulan data dilakukan melalui studi dokumentasi, sedangkan analisis data
dilakukan dengan cara analisis tematik dan komparatif, disertai pendekatan historis-intelektual
untuk memahami konteks pemikiran kedua tokoh. Kesimpulan ditarik berdasarkan sintesis
terhadap temuan analisis konseptual dan perbandingan pemikiran al-Juwaini dan al-Ghazali.
C. HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN
1. Biografi Singkat Al Juwaini

Abu al-Ma‘ali ‘Abd al-Malik ibn ‘Abd Allah ibn Yusuf al-Juwaini (419 - 478 H/1028 -
1085 M) adalah salah satu ulama besar mazhab Syafi‘i yang dikenal dengan julukan Imam al-
Haramayn, karena pernah menjadi pengajar di dua tanah suci, Makkah dan Madinah. Ia lahir di
kota Naisabur, Persia, yang pada masa itu merupakan salah satu pusat keilmuan Islam
terkemuka.

Sejak kecil, al-Juwaini tumbuh dalam lingkungan keluarga ilmuwan. Ayahnya, Abu
Muhammad ‘Abd Allah ibn Yusuf, merupakan seorang faqih terkemuka di Naisabur. Setelah
ayahnya watfat, al-Juwaini menuntut ilmu kepada beberapa ulama besar, di antaranya Abu
Qasim al-Isfarayini dan Abu Ishaq al-Isfirayini. Keilmuannya yang luas dalam figh, ushul figh,
kalam, dan perdebatan teologis menjadikannya dikenal luas sebagai salah satu intelektual
Muslim paling berpengaruh pada abad ke-5 H.

Karya monumentalnya adalah al-Burhan fi Ushul al-Figh, yang dianggap sebagai salah
satu ensiklopedia awal dalam ushul figh. Kitab ini memuat pembahasan mendalam tentang
metodologi hukum, termasuk dasar-dasar pemikiran yang berkaitan dengan maqashid syariah.
Selain itu, ia juga menulis al-Irsyad ila Qawathi‘ al-Adillah fi Ushul al-I‘tiqad dalam bidang
teologi, serta beberapa karya lain yang memperlihatkan kedalaman pemikiran dalam disiplin
syariah dan kalam.

2. Konsep Maqashid Syariah Menurut al-Juwaini

ISSN: 2685-8924. e-ISSN: 2685-8681

Jurnal Mahasiswa FIAI-UII, at-Thullab, Vol.8, Nomor.1, Januari-April, 2026
BY SA

254



Pepy Marwinata, Wahyuni Danial Khotimah, Yusron Pahlevi, Tutik Hamidah

Sebagai seorang ahli ushul figh, al-Juwaini memandang bahwa hukum Islam tidak hanya
berorientasi pada teks (nash), tetapi juga pada tujuan yang terkandung di dalamnya.
Menurutnya, seluruh hukum syariah diturunkan dengan tujuan utama untuk mewujudkan
kemaslahatan manusia dan menolak kerusakan (jalb al-mashalih wa dar’ al-mafasid).

Dalam konteks itu, al-Juwaini mengemukakan konsep tingkatan maslahat yang
kemudian menjadi dasar penting dalam perkembangan teori maqashid syariah. [a membaginya
menjadi tiga tingkatan:

1. Dharuriyyat (kebutuhan primer)

Yaitu kebutuhan pokok yang tanpanya kehidupan manusia tidak dapat berlangsung
dengan baik. Dharuriyyat menjadi fondasi utama keberlangsungan hidup. Jika diabaikan,
akan menimbulkan kerusakan besar.

2. Hajiyyat (kebutuhan sekunder)

Yaitu kebutuhan yang berfungsi sebagai pelengkap bagi dharuriyyat. Jika diabaikan,

tidak menyebabkan kehancuran, namun menimbulkan kesulitan dan kesempitan hidup.
3. Tahsiniyyat (kebutuhan tersier)

Yaitu kebutuhan penyempurna yang bertujuan meningkatkan kualitas hidup manusia.
Ia mencakup aspek moralitas, etika, dan estetika.

Al-Juwaini menekankan bahwa syariah harus dipahami secara komprehensif, bukan
hanya sebagai teks normatif, melainkan juga sebagai sistem yang memiliki tujuan luhur. Hal ini
menunjukkan bahwa ia telah meletakkan kerangka awal maqashid syariah, meskipun belum
merumuskannya secara sistematis seperti al-Ghazali atau al-Syatibi kemudian hari.

Sebagaimana diketahui bahwa al-Juwaini merupakan peletak landasan utama pemikiran
maqashid al-syari’ah (tujuan pokok syariat). Orang-orang yang tidak mampu memahami
dengan baik tujuan al-Syéari’ (Allah SWT) di dalam menetapkan syariat, maka pada hakikatnya
ia belum dipandang mampu dalam menetapkan atau melakukan istinbath hukum-hukum
syari’at. Istinbath merupakan tata cara penggalian hukum. Sebagaimana diketahui bahwa nash
syara’ yang terdiri dari Al-Qur’an dan al-Hadits, seluruhnya adalah masih bersifat global. Untuk
itu perlu langkah istinbath tersebut. Dan salah satu syarat agar bisa diperoleh hukum, maka ia
harus mengetahui tujuan pokok dari disyariatkannya Islam itu sendiri. Embrio teori maslahat

yang diusung oleh al-Juwaini dapat diketahui di dalam kitab alBurhan fi Ushil al-Figh. Di

ISSN: 2685-8924. e-ISSN: 2685-8681

Jurnal Mahasiswa FIAI-UII, at-Thullab, Vol.8, Nomor.1, Januari-April, 2026
BY SA

255



Pepy Marwinata, Wahyuni Danial Khotimah, Yusron Pahlevi, Tutik Hamidah

dalam kitab tersebut, pada bab qiyas, ia menjelaskan tentang bahasan menarik teori ‘ilal (teori
alasan) dan ushil (dalil pokok) dalam mewujudkan maqashid syari’ah. Awalnya, ia membagi
terlebih dahulu maqashid syari’ah menjadi dua, yaitu :

Magqashid yang dihasilkan dari jalan istiqra’ (berpikir induktif) terhadap nash. Hukum
yang dihasilkan bersifat ta’abbudi dan tidak bisa diubah. Contoh misalnya shalat 5 waktu dan
puasa. Beberapa kalangan menamainya dengan perkara ‘azimah yaitu perkara yang sudah tidak
bisa diganggu gugat.

Magqashid yang dihasilkan tidak dari jalur pembacaan dan penyimpulan nash, karena
secara nash ia belum ditemukan ketetapan hukumnya. Magqashid ini dihasilkan dari jalur
membandingkan antara teks nash tertentu dengan teks nash yang lain. Karena harus dilakukan
pembandingan, maka peran akal (rasio) menduduki posisi penting untuk melakukan
pengkajiannya. Hukum semacam ini dilabelinya sebagai ta’aqquli (menerima peran rasio).
Karena dalam istinbath hukum tujuannya adalah untuk menghasilkan produk hukum (figih)

Signifikansi pemikiran al-Juwaini dalam magqashid terletak pada keberaniannya
memadukan teks dengan maslahat, serta meletakkan maqashid sebagai dimensi filosofis hukum
Islam. Inilah yang menjadikan al-Juwaini disebut sebagai salah satu pionir maqashid syariah
pada periode klasik
3. Biografi Singkat al-Ghazali

Al-Ghazali mempunyai nama Abu Hamid Muhammad ibn Muhammad ibn Muhammad
ibn Ahmad al-Ghazali, Hujjah al-Islam Zain al-Din al-Tusi al-Faqih al-Syafii. Perbedaan ejaan
apakah nisbahnya di eja “Ghazali” atau Ghazzali” sempat menjadi polemik. Tetapi pilihan yang
popular jatuh pada nama al-Ghazali. Sebutan Ghazzali dinisbatkan sebagai pekerjaan ayahnya
sebagai pemintal wol, sedangkan sebutan Ghazali dinisbatkan pada suatu Kawasan yang disebut
Ghazalah.

Abu Hamid Muhammad ibn Muhammad ibn Muhammad ibn Ahmad al-Ghazali (450 -
505 H/1058 - 1111 M) adalah salah satu ulama terbesar dalam sejarah Islam yang dijuluki
Hujjatul Islam. Ia lahir di Thus, Khurasan (Persia), dan tumbuh dalam lingkungan keilmuan
yang kondusif. Pendidikan awalnya diperoleh dari ayahnya sendiri, kemudian melanjutkan studi
kepada para ulama besar di Naisabur, termasuk kepada Imam al-Haramayn al-Juwaini, yang

kelak sangat memengaruhi pemikirannya.

ISSN: 2685-8924. e-ISSN: 2685-8681

Jurnal Mahasiswa FIAI-UII, at-Thullab, Vol.8, Nomor.1, Januari-April, 2026
BY SA

256



Pepy Marwinata, Wahyuni Danial Khotimah, Yusron Pahlevi, Tutik Hamidah

Setelah gurunya wafat, al-Ghazali menempuh karier akademik di Baghdad dan diangkat
menjadi kepala Nizamiyyah, sebuah lembaga pendidikan paling bergengsi pada masanya. Di
sinilah ia mencapai puncak popularitas sebagai seorang faqih, teolog, dan filsuf. Namun, pada
tahun 488 H, al-Ghazali mengalami krisis spiritual yang membuatnya meninggalkan jabatannya
dan berkelana ke Damaskus, Yerusalem, dan Makkah untuk mendalami dimensi spiritual Islam.
Setelah itu, ia kembali ke Thus dan mengabdikan dirinya pada pendidikan dan penulisan.

Karya-karyanya sangat beragam: dalam bidang figh dan ushul figh ia menulis al-
Mustashfa fi ‘Ilm al-Ushul; dalam bidang kalam ia menulis al-Iqtisad fi al-I‘tiqad; dalam filsafat
ia menulis Maqasid al-Falasifah dan Tahafut al-Falasifah; sedangkan dalam tasawuf, karya
monumentalnya adalah Thya’ ‘Ulum al-Din. Dari sekian banyak karya tersebut, al-Mustashfa
memiliki posisi penting karena di dalamnya ia merumuskan kerangka awal teori maqashid
syariah secara sistematis.

4. Konsep Maqashid Syariah Menurut al-Ghazali
Dalam al-Mustashfa fi ‘Ilm al-Ushul, al-Ghazali mengembangkan pemikiran gurunya, al-
Juwaini, dan menyusunnya secara lebih sistematis. Menurutnya, tujuan utama syariah adalah
merealisasikan kemaslahatan (maslahah) dan mencegah kerusakan (mafsadah). Maslahat ini
diklasifikasikan ke dalam tiga tingkatan yang sebelumnya telah diperkenalkan oleh al-Juwaini:
dharuriyyat, hajiyyat, dan tahsiniyyat.
Keistimewaan al-Ghazali adalah bahwa ia kemudian merumuskan secara eksplisit lima
kebutuhan pokok yang menjadi inti dari dharuriyyat atau yang dikenal dengan istilah al-
dharuriyyat al-khams (lima kebutuhan primer), yaitu:
a. Menjaga agama (hifz al-din): seluruh ketentuan hukum yang terkait dengan ibadah dan syiar
agama ditujukan untuk melindungi eksistensi agama.
b. Menjaga jiwa (hifz al-nafs): hukum-hukum tentang qisas, larangan membunuh, dan
kewajiban memenuhi kebutuhan hidup berfungsi menjaga kelangsungan hidup manusia.
c. Menjaga akal (hifz al-‘aql): larangan khamr, kewajiban menuntut ilmu, dan aturan
pendidikan merupakan instrumen menjaga akal manusia.
d. Menjaga keturunan (hifz al-nasl): aturan tentang pernikahan, larangan zina, dan hukum

warisan melindungi garis keturunan dan stabilitas keluarga.

ISSN: 2685-8924. e-ISSN: 2685-8681

Jurnal Mahasiswa FIAI-UII, at-Thullab, Vol.8, Nomor.1, Januari-April, 2026
BY SA

257



Pepy Marwinata, Wahyuni Danial Khotimah, Yusron Pahlevi, Tutik Hamidah

e. Menjaga harta (hifz al-mal): hukum zakat, larangan mencuri, dan aturan transaksi ditetapkan
untuk menjaga harta dan hak kepemilikan.

Kelima kebutuhan tersebut menurut al-Ghazali bersifat universal dan absolut. Jika salah
satu dari lima kebutuhan itu hilang, maka kehidupan manusia akan mengalami kerusakan besar
(mafsadah ‘uzma).

Selain itu, al-Ghazali mengembangkan konsep maslahah mursalah, yaitu kemaslahatan
yang tidak memiliki landasan langsung dalam nash, tetapi sesuai dengan semangat syariah.
Misalnya, pembukuan mushaf al-Qur’an pada masa Abu Bakar al-Shiddiq, yang tidak ada
perintah eksplisitnya dalam nash, tetapi menjadi kebutuhan penting untuk menjaga agama (hifz
al-din).

Dengan formulasi ini, al-Ghazali dapat disebut sebagai ulama pertama yang merumuskan
kerangka maqashid syariah secara sistematis, sehingga pemikirannya menjadi dasar bagi ulama
setelahnya, khususnya al-Syatibi pada abad ke-8 H.

5. Analisis Komparatif Pemikiran al-Juwaini dan al-Ghazali
Jika dibandingkan, pemikiran al-Juwaini dan al-Ghazali memiliki kesinambungan

intelektual sekaligus perbedaan yang signifikan.

Aspek Al-Juwaini (419478 H) Al-Ghazali (450-505 H)
Fokus utama Klasifikasi maslahat dalam tiga Formulasi al-dharuriyyat al-
tingkat: dharuriyyat, hajiyyat, khams sebagai tujuan hukum
tahsiniyyat
Kontribusi Peletak dasar kerangka maqashid Penyusun kerangka sistematis
syariah magqashid syariah
Gaya Konseptual, abstrak, filosofis Sistematis, aplikatif, dan
pemikiran konkret
Pendekatan Menekankan maslahat secara umum, | Menyebutkan lima kebutuhan
maslahat tanpa detail spesifik pokok (agama, jiwa, akal,
keturunan, harta)
Pengaruh Menjadi rujukan bagi al-Ghazali Memberi dasar bagi al-Syatibi
intelektual dan teori magashid modern

ISSN: 2685-8924. e-ISSN: 2685-8681

Jurnal Mahasiswa FIAI-UII, at-Thullab, Vol.8, Nomor.1, Januari-April, 2026
BY SA

258



Pepy Marwinata, Wahyuni Danial Khotimah, Yusron Pahlevi, Tutik Hamidah

Dari tabel di atas, dapat disimpulkan bahwa al-Juwaini merupakan pionir yang
meletakkan kerangka dasar, sedangkan al-Ghazali adalah formulator awal yang menyusun
konsep maqashid dalam sistem yang lebih konkret. Pemikiran al-Ghazali lebih mudah diadopsi
dalam praktik ijtihad karena memberikan tolok ukur yang jelas melalui al-dharuriyyat al-khams.
D. KESIMPULAN

Al-Juwaini dan al-Ghazali merupakan dua tokoh penting dalam periode klasik yang
memberikan kontribusi besar bagi teori magashid syariah. Al-Juwaini memperkenalkan
klasifikasi maslahat yang menjadi embrio maqgashid, sementara al-Ghazali merumuskannya
secara sistematis dalam lima tujuan pokok syariah. Pemikiran keduanya menjadi fondasi utama
yang memengaruhi perkembangan teori maqashid pada periode pertengahan (al-Syatibi) hingga
era kontemporer.

Magqashid syariah dari dua tokoh ini menunjukkan bahwa hukum Islam tidak kaku,
melainkan memiliki tujuan luhur untuk kemaslahatan manusia. Oleh karena itu, studi maqashid
tetap relevan untuk menjawab tantangan zaman, baik dalam bidang hukum keluarga, politik,
maupun sosial-ekonomi modern. Satu hal yang mungkin dapat kita pelajari dari Imam Al-
Haramain Al-Juwaini adalah bahwa setiap pemikiran yang disumbangkan, apapun bentuknya,
sebuah komentar atau kritikan sekalipun, hendaknya memiliki corak pembelaan terhadap agama

dan membawa kemashlahatan bagi manusia.

DAFTAR PUSTAKA
Abdul Wahhab Khallaf, ‘Ilm Ushul al-Figh (Kairo: Dar al-Qalam, 1978), hlm. 197

Abu Hamid al-Ghazali, al-Mustashfa fi ‘Ilm al-Ushul (Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1997),
Juz I, him. 286288

Abu Hamid al-Ghazali, al-Mustashfa fi ‘Ilm al-Ushul (Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1997),
Juz I, him. 286-288.

Abu Ishaq al-Syatibi, al-Muwafaqat fi Ushul al-Shari‘ah (Beirut: Dar al-Ma‘rifah, 1997), Juz
I, hlm. 8-9

Abul Quasem, The Ethics of al-Ghazali: A Composite Ethics in Islam (Kuala Lumpur:
University of Malaya Press, 1975), hlm. 33-34

George Makdisi, The Rise of Colleges: Institutions of Learning in Islam and the West
(Edinburgh: Edinburgh University Press, 1981), hlm. 119

George Makdisi, The Rise of Humanism in Classical Islam and the Christian West (Edinburgh:
Edinburgh University Press, 1990), hIm. 181.

Jurnal Mahasiswa FIAI-UII, at-Thullab, Vol.8, Nomor.1, Januari-April, 2026
BY SA

ISSN: 2685-8924. e-ISSN: 2685-8681
259



Pepy Marwinata, Wahyuni Danial Khotimah, Yusron Pahlevi, Tutik Hamidah

Imam al-Haramayn al-Juwaini, al-Burhan fi Ushul al-Figh (Kairo: Dar al-Ansar, 1980), Juz I,
hlm. 283.

Jasser Auda, Maqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law: A Systems Approach (London:
IIIT, 2008), hlm. 25-27.

Jasser Auda, Maqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law: A Systems Approach (London:
IIIT, 2008), hlm. 27-28.

Muhammad Abu Zahrah, Ushul al-Figh (Kairo: Dar al-Fikr al-‘Arabi, 1958), him. 45-46.

Sherman A. Jackson, Islamic Law and the State: The Constitutional Jurisprudence of Shihab al-
Din al-Qarafi (Leiden: Brill, 1996), hlm. 45

Paryadi, Magasid Syari’ah Definisi dan Pendapat para ulama Volume 4 No 2 Juli-Desember
2021, hlm 207

Tafsir, Arifin Zaenul, Komarudin, Moralitas Al-Qur’an dan tantangan Modernitas (Telaah atas
pemikiran Fazlur Rahman, Al-Ghazali, dan Isma’il Raji Al-Faruqi), Yogyakarta, Gama
Media, 2002, hlm 127

W. Montgomery Watt, Muslim Intellectual: A Study of al-Ghazali (Edinburgh: Edinburgh
University Press, 1963), hlm. 12—-13

Jurnal Mahasiswa FIAI-UII, at-Thullab, Vol.8, Nomor.1, Januari-April, 2026
rrrvem ISSN: 2685-8924. e-ISSN: 2685-8681

260



