
 

Copyright © 2025 (Pepy Marwinata, Wahyuni Danial Khotimah, Yusron Pahlevi, Tutik Hamidah) Licensee Universitas Islam Indonesia, 

Yogyakarta, Indonesia. This article is an open access article distributed under the terms and conditions of the Creative Commons Attribution (CC BYSA 

4.0) License (http://creativecommons.org/licences/bysa/4.0/) 
252 

PERKEMBANGAN MAQASHID SYARIAH PADA PERIODE KLASIK: 

STUDI PEMIKIRAN AL-JUWAINI DAN AL-GHAZALI    

Pepy Marwinata1, Wahyuni Danial Khotimah2, Yusron Pahlevi3, Tutik Hamidah4 

1. Program Studi Ilmu Hukum, Fakultas Hukum, Universitas Negeri Surabaya, Indonesia         
2. Program Doktor Hukum Keluarga Islam Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang, Indonesia         
3. Program Doktor Hukum Keluarga Islam Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang, Indonesia  
4. Program Doktor Hukum Keluarga Islam Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang, Indonesia 

 

Info Artikel DOI: 10.20885/tullab.vol8.iss1.art18 

Article History E-mail Addres  

Received: December 7, 2025 

Accepted: January 2, 2026 

Published: January 10, 2026 

 

 

ISSN: 2685-8924 

pepymarwinata@unesa.ac.id    

wahyunidanialkhotimah3350@gmail.com  

pahlevismart@gmail.com  

tutikhamidah@uin-malang.ac.id   

   

e-ISSN: 2685-8681 

 

ABSTRAK 

Maqashid syariah sebagai tujuan pokok hukum Islam menempati posisi sentral dalam 

perkembangan ilmu ushul fiqh. Periode klasik, khususnya melalui pemikiran al-Juwaini, 

memberikan fondasi konseptual yang kemudian disempurnakan oleh generasi sesudahnya. 

Artikel ini menelaah secara komprehensif gagasan maqashid syariah dalam pemikiran kedua 

tokoh tersebut. Al-Juwaini menekankan pentingnya maslahat dan membaginya dalam tingkatan 

dharuriyyat, hajiyyat, dan tahsiniyyat. Al-Ghazali kemudian menyusun secara sistematis lima 

tujuan pokok syariah (al-dharuriyyat al-khams), yaitu hifz al-din, hifz al-nafs, hifz al-‘aql, hifz 

al-nasl, dan hifz al-mal. Melalui perbandingan dan analisis, artikel ini menunjukkan bahwa al-

Juwaini adalah konseptor awal, sedangkan al-Ghazali merupakan formulator maqashid syariah. 

Keduanya menjadi landasan teoritis yang mempengaruhi pemikiran ulama sesudahnya, seperti 

al-Syatibi pada periode pertengahan, hingga teori maqashid kontemporer.  

 

Kata Kunci: Maqashid syariah, al-Juwaini, al-Ghazali, ushul fiqh. 

 

 

https://crossmark.crossref.org/dialog/?doi=10.20885/tullab.vol8.iss1.art18
https://doi.org/10.20885/tullab.vol8.iss1.art18
mailto:pepymarwinata@unesa.ac.id
mailto:wahyunidanialkhotimah3350@gmail.com
mailto:pahlevismart@gmail.com
mailto:tutikhamidah@uin-malang.ac.id


Pepy Marwinata, Wahyuni Danial Khotimah, Yusron Pahlevi, Tutik Hamidah 

 

Jurnal Mahasiswa FIAI-UII, at-Thullab, Vol.8, Nomor.1, Januari-April, 2026 

ISSN: 2685-8924. e-ISSN: 2685-8681 

253 

 

A. PENDAHULUAN  

Kajian tentang maqashid syariah merupakan salah satu topik fundamental dalam studi 

hukum Islam. Secara etimologis, maqashid berarti tujuan, maksud, atau sasaran, sedangkan 

syariah berarti hukum Islam yang diturunkan Allah Swt. melalui al-Qur’an dan sunnah 

Rasulullah Saw. Dengan demikian, maqashid syariah dapat dimaknai sebagai tujuan-tujuan 

utama yang ingin dicapai oleh hukum Islam dalam mengatur kehidupan manusia agar terwujud 

kemaslahatan dan terhindar dari kerusakan (jalb al-mashalih wa dar’ al-mafasid).  

Secara historis, pembahasan tentang maqashid syariah telah dimulai sejak periode awal 

perkembangan ilmu ushul fiqh. Akan tetapi, formulasi yang relatif lebih jelas baru ditemukan 

pada periode klasik, khususnya melalui pemikiran al-Juwaini (w. 478 H) dan muridnya, Abu 

Hamid al-Ghazali (w. 505 H). Kedua tokoh ini menempatkan konsep maslahat sebagai pilar 

utama dalam hukum Islam, dengan al-Juwaini sebagai peletak dasar klasifikasi maslahat, 

sementara al-Ghazali merumuskan secara sistematis lima tujuan pokok syariah (al-dharuriyyat 

al-khams), yaitu menjaga agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta.  

Urgensi kajian maqashid syariah terletak pada relevansinya yang bersifat lintas zaman. 

Al-Syatibi (w. 790 H) dalam karyanya al-Muwafaqat fi Ushul al-Shari‘ah menegaskan bahwa 

syariah Islam diturunkan sepenuhnya untuk mewujudkan kemaslahatan manusia di dunia dan 

akhirat.  Pemikiran ini sejatinya merupakan kelanjutan dari fondasi yang diletakkan oleh al-

Juwaini dan al-Ghazali pada abad ke-5 H. Oleh sebab itu, memahami kontribusi dua tokoh 

klasik ini sangat penting untuk menyingkap akar historis maqashid syariah sekaligus memahami 

relevansinya dalam menghadapi tantangan hukum Islam kontemporer. 

Berdasarkan latar belakang tersebut, artikel ini bertujuan untuk mengkaji secara 

mendalam pemikiran maqashid syariah pada periode klasik dengan menitikberatkan pada 

kontribusi al-Juwaini dan al-Ghazali. Pembahasan akan diarahkan pada analisis konseptual, 

komparatif, serta signifikansi pemikiran keduanya dalam konstruksi hukum Islam, baik pada 

masa klasik maupun pengaruhnya hingga masa kini. 

B. METODE PENELITIAN  

Penelitian ini merupakan penelitian kepustakaan (library research) dengan pendekatan 

kualitatif. Kajian ini bersifat deskriptif-analitis dan komparatif, yang bertujuan untuk 



Pepy Marwinata, Wahyuni Danial Khotimah, Yusron Pahlevi, Tutik Hamidah 

 

Jurnal Mahasiswa FIAI-UII, at-Thullab, Vol.8, Nomor.1, Januari-April, 2026 

ISSN: 2685-8924. e-ISSN: 2685-8681 

254 

 

mendeskripsikan serta membandingkan konsep maqashid syariah dalam pemikiran al-Juwaini 

dan al-Ghazali.  

Sumber data terdiri atas data primer, yaitu karya utama al-Juwaini al-Burhan fi Ushul 

al-Fiqh dan karya al-Ghazali al-Mustashfa fi ‘Ilm al-Ushul, serta data sekunder berupa buku 

dan artikel ilmiah yang relevan dengan maqashid syariah dan ushul fiqh klasik.  

Pengumpulan data dilakukan melalui studi dokumentasi, sedangkan analisis data 

dilakukan dengan cara analisis tematik dan komparatif, disertai pendekatan historis-intelektual 

untuk memahami konteks pemikiran kedua tokoh. Kesimpulan ditarik berdasarkan sintesis 

terhadap temuan analisis konseptual dan perbandingan pemikiran al-Juwaini dan al-Ghazali. 

C. HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN  

1. Biografi Singkat Al Juwaini 

Abu al-Ma‘ali ‘Abd al-Malik ibn ‘Abd Allah ibn Yusuf al-Juwaini (419 - 478 H/1028 -

1085 M) adalah salah satu ulama besar mazhab Syafi‘i yang dikenal dengan julukan Imam al-

Haramayn, karena pernah menjadi pengajar di dua tanah suci, Makkah dan Madinah. Ia lahir di 

kota Naisabur, Persia, yang pada masa itu merupakan salah satu pusat keilmuan Islam 

terkemuka.  

Sejak kecil, al-Juwaini tumbuh dalam lingkungan keluarga ilmuwan. Ayahnya, Abu 

Muhammad ‘Abd Allah ibn Yusuf, merupakan seorang faqih terkemuka di Naisabur. Setelah 

ayahnya wafat, al-Juwaini menuntut ilmu kepada beberapa ulama besar, di antaranya Abu 

Qasim al-Isfarayini dan Abu Ishaq al-Isfirayini. Keilmuannya yang luas dalam fiqh, ushul fiqh, 

kalam, dan perdebatan teologis menjadikannya dikenal luas sebagai salah satu intelektual 

Muslim paling berpengaruh pada abad ke-5 H.  

Karya monumentalnya adalah al-Burhan fi Ushul al-Fiqh, yang dianggap sebagai salah 

satu ensiklopedia awal dalam ushul fiqh. Kitab ini memuat pembahasan mendalam tentang 

metodologi hukum, termasuk dasar-dasar pemikiran yang berkaitan dengan maqashid syariah. 

Selain itu, ia juga menulis al-Irsyad ila Qawathi‘ al-Adillah fi Ushul al-I‘tiqad dalam bidang 

teologi, serta beberapa karya lain yang memperlihatkan kedalaman pemikiran dalam disiplin 

syariah dan kalam. 

2. Konsep Maqashid Syariah Menurut al-Juwaini 



Pepy Marwinata, Wahyuni Danial Khotimah, Yusron Pahlevi, Tutik Hamidah 

 

Jurnal Mahasiswa FIAI-UII, at-Thullab, Vol.8, Nomor.1, Januari-April, 2026 

ISSN: 2685-8924. e-ISSN: 2685-8681 

255 

 

Sebagai seorang ahli ushul fiqh, al-Juwaini memandang bahwa hukum Islam tidak hanya 

berorientasi pada teks (nash), tetapi juga pada tujuan yang terkandung di dalamnya. 

Menurutnya, seluruh hukum syariah diturunkan dengan tujuan utama untuk mewujudkan 

kemaslahatan manusia dan menolak kerusakan (jalb al-mashalih wa dar’ al-mafasid).  

Dalam konteks itu, al-Juwaini mengemukakan konsep tingkatan maslahat yang 

kemudian menjadi dasar penting dalam perkembangan teori maqashid syariah. Ia membaginya 

menjadi tiga tingkatan:  

1. Dharuriyyat (kebutuhan primer)  

Yaitu kebutuhan pokok yang tanpanya kehidupan manusia tidak dapat berlangsung 

dengan baik. Dharuriyyat menjadi fondasi utama keberlangsungan hidup. Jika diabaikan, 

akan menimbulkan kerusakan besar. 

2. Hajiyyat (kebutuhan sekunder)  

Yaitu kebutuhan yang berfungsi sebagai pelengkap bagi dharuriyyat. Jika diabaikan, 

tidak menyebabkan kehancuran, namun menimbulkan kesulitan dan kesempitan hidup. 

3. Tahsiniyyat (kebutuhan tersier)  

Yaitu kebutuhan penyempurna yang bertujuan meningkatkan kualitas hidup manusia. 

Ia mencakup aspek moralitas, etika, dan estetika. 

Al-Juwaini menekankan bahwa syariah harus dipahami secara komprehensif, bukan 

hanya sebagai teks normatif, melainkan juga sebagai sistem yang memiliki tujuan luhur. Hal ini 

menunjukkan bahwa ia telah meletakkan kerangka awal maqashid syariah, meskipun belum 

merumuskannya secara sistematis seperti al-Ghazali atau al-Syatibi kemudian hari.  

Sebagaimana diketahui bahwa al-Juwaini merupakan peletak landasan utama pemikiran 

maqâshid al-syarî’ah (tujuan pokok syariat). Orang-orang yang tidak mampu memahami 

dengan baik tujuan al-Syâri’ (Allah SWT) di dalam menetapkan syariat, maka pada hakikatnya 

ia belum dipandang mampu dalam menetapkan atau melakukan istinbâth hukum-hukum 

syarî’at. Istinbath merupakan tata cara penggalian hukum. Sebagaimana diketahui bahwa nash 

syara’ yang terdiri dari Al-Qur’an dan al-Hadîts, seluruhnya adalah masih bersifat global. Untuk 

itu perlu langkah istinbâth tersebut. Dan salah satu syarat agar bisa diperoleh hukum, maka ia 

harus mengetahui tujuan pokok dari disyarîatkannya Islam itu sendiri. Embrio teori maslahat 

yang diusung oleh al-Juwaini dapat diketahui di dalam kitab alBurhân fi Ushûl al-Fiqh. Di 



Pepy Marwinata, Wahyuni Danial Khotimah, Yusron Pahlevi, Tutik Hamidah 

 

Jurnal Mahasiswa FIAI-UII, at-Thullab, Vol.8, Nomor.1, Januari-April, 2026 

ISSN: 2685-8924. e-ISSN: 2685-8681 

256 

 

dalam kitab tersebut, pada bab qiyas, ia menjelaskan tentang bahasan menarik teori ‘ilal (teori 

alasan) dan ushûl (dalil pokok) dalam mewujudkan maqâshid syarî’ah. Awalnya, ia membagi 

terlebih dahulu maqâshid syarî’ah menjadi dua, yaitu :   

Maqashid yang dihasilkan dari jalan istiqra’ (berpikir induktif) terhadap nash. Hukum 

yang dihasilkan bersifat ta’abbudî dan tidak bisa diubah. Contoh misalnya shalat 5 waktu dan 

puasa. Beberapa kalangan menamainya dengan perkara ‘azimah yaitu perkara yang sudah tidak 

bisa diganggu gugat. 

Maqashid yang dihasilkan tidak dari jalur pembacaan dan penyimpulan nash, karena 

secara nash ia belum ditemukan ketetapan hukumnya. Maqashid ini dihasilkan dari jalur 

membandingkan antara teks nash tertentu dengan teks nash yang lain. Karena harus dilakukan 

pembandingan, maka peran akal (rasio) menduduki posisi penting untuk melakukan 

pengkajiannya. Hukum semacam ini dilabelinya sebagai ta’aqqulî (menerima peran rasio). 

Karena dalam istinbath hukum tujuannya adalah untuk menghasilkan produk hukum (fiqih) 

Signifikansi pemikiran al-Juwaini dalam maqashid terletak pada keberaniannya 

memadukan teks dengan maslahat, serta meletakkan maqashid sebagai dimensi filosofis hukum 

Islam. Inilah yang menjadikan al-Juwaini disebut sebagai salah satu pionir maqashid syariah 

pada periode klasik 

3. Biografi Singkat al-Ghazali 

Al-Ghazali mempunyai nama Abu Hamid Muhammad ibn Muhammad ibn Muhammad 

ibn Ahmad al-Ghazali, Hujjah al-Islam Zain al-Din al-Tusi al-Faqih al-Syafii. Perbedaan ejaan 

apakah nisbahnya di eja “Ghazali” atau Ghazzali” sempat menjadi polemik. Tetapi pilihan yang 

popular jatuh pada nama al-Ghazali. Sebutan Ghazzali dinisbatkan sebagai pekerjaan ayahnya 

sebagai pemintal wol, sedangkan sebutan Ghazali dinisbatkan pada suatu Kawasan yang disebut 

Ghazalah.  

Abu Hamid Muhammad ibn Muhammad ibn Muhammad ibn Ahmad al-Ghazali (450 -

505 H/1058 - 1111 M) adalah salah satu ulama terbesar dalam sejarah Islam yang dijuluki 

Hujjatul Islam. Ia lahir di Thus, Khurasan (Persia), dan tumbuh dalam lingkungan keilmuan 

yang kondusif. Pendidikan awalnya diperoleh dari ayahnya sendiri, kemudian melanjutkan studi 

kepada para ulama besar di Naisabur, termasuk kepada Imam al-Haramayn al-Juwaini, yang 

kelak sangat memengaruhi pemikirannya.  



Pepy Marwinata, Wahyuni Danial Khotimah, Yusron Pahlevi, Tutik Hamidah 

 

Jurnal Mahasiswa FIAI-UII, at-Thullab, Vol.8, Nomor.1, Januari-April, 2026 

ISSN: 2685-8924. e-ISSN: 2685-8681 

257 

 

Setelah gurunya wafat, al-Ghazali menempuh karier akademik di Baghdad dan diangkat 

menjadi kepala Nizamiyyah, sebuah lembaga pendidikan paling bergengsi pada masanya. Di 

sinilah ia mencapai puncak popularitas sebagai seorang faqih, teolog, dan filsuf. Namun, pada 

tahun 488 H, al-Ghazali mengalami krisis spiritual yang membuatnya meninggalkan jabatannya 

dan berkelana ke Damaskus, Yerusalem, dan Makkah untuk mendalami dimensi spiritual Islam. 

Setelah itu, ia kembali ke Thus dan mengabdikan dirinya pada pendidikan dan penulisan.  

Karya-karyanya sangat beragam: dalam bidang fiqh dan ushul fiqh ia menulis al-

Mustashfa fi ‘Ilm al-Ushul; dalam bidang kalam ia menulis al-Iqtisad fi al-I‘tiqad; dalam filsafat 

ia menulis Maqasid al-Falasifah dan Tahafut al-Falasifah; sedangkan dalam tasawuf, karya 

monumentalnya adalah Ihya’ ‘Ulum al-Din. Dari sekian banyak karya tersebut, al-Mustashfa 

memiliki posisi penting karena di dalamnya ia merumuskan kerangka awal teori maqashid 

syariah secara sistematis. 

4. Konsep Maqashid Syariah Menurut al-Ghazali 

Dalam al-Mustashfa fi ‘Ilm al-Ushul, al-Ghazali mengembangkan pemikiran gurunya, al-

Juwaini, dan menyusunnya secara lebih sistematis. Menurutnya, tujuan utama syariah adalah 

merealisasikan kemaslahatan (maslahah) dan mencegah kerusakan (mafsadah). Maslahat ini 

diklasifikasikan ke dalam tiga tingkatan yang sebelumnya telah diperkenalkan oleh al-Juwaini: 

dharuriyyat, hajiyyat, dan tahsiniyyat. 

Keistimewaan al-Ghazali adalah bahwa ia kemudian merumuskan secara eksplisit lima 

kebutuhan pokok yang menjadi inti dari dharuriyyat atau yang dikenal dengan istilah al-

dharuriyyat al-khams (lima kebutuhan primer), yaitu: 

a. Menjaga agama (hifz al-din): seluruh ketentuan hukum yang terkait dengan ibadah dan syiar 

agama ditujukan untuk melindungi eksistensi agama. 

b. Menjaga jiwa (hifz al-nafs): hukum-hukum tentang qisas, larangan membunuh, dan 

kewajiban memenuhi kebutuhan hidup berfungsi menjaga kelangsungan hidup manusia. 

c. Menjaga akal (hifz al-‘aql): larangan khamr, kewajiban menuntut ilmu, dan aturan 

pendidikan merupakan instrumen menjaga akal manusia.  

d. Menjaga keturunan (hifz al-nasl): aturan tentang pernikahan, larangan zina, dan hukum 

warisan melindungi garis keturunan dan stabilitas keluarga.  



Pepy Marwinata, Wahyuni Danial Khotimah, Yusron Pahlevi, Tutik Hamidah 

 

Jurnal Mahasiswa FIAI-UII, at-Thullab, Vol.8, Nomor.1, Januari-April, 2026 

ISSN: 2685-8924. e-ISSN: 2685-8681 

258 

 

e. Menjaga harta (hifz al-mal): hukum zakat, larangan mencuri, dan aturan transaksi ditetapkan 

untuk menjaga harta dan hak kepemilikan. 

Kelima kebutuhan tersebut menurut al-Ghazali bersifat universal dan absolut. Jika salah 

satu dari lima kebutuhan itu hilang, maka kehidupan manusia akan mengalami kerusakan besar 

(mafsadah ‘uzma).  

Selain itu, al-Ghazali mengembangkan konsep maslahah mursalah, yaitu kemaslahatan 

yang tidak memiliki landasan langsung dalam nash, tetapi sesuai dengan semangat syariah. 

Misalnya, pembukuan mushaf al-Qur’an pada masa Abu Bakar al-Shiddiq, yang tidak ada 

perintah eksplisitnya dalam nash, tetapi menjadi kebutuhan penting untuk menjaga agama (hifz 

al-din).  

Dengan formulasi ini, al-Ghazali dapat disebut sebagai ulama pertama yang merumuskan 

kerangka maqashid syariah secara sistematis, sehingga pemikirannya menjadi dasar bagi ulama 

setelahnya, khususnya al-Syatibi pada abad ke-8 H. 

5. Analisis Komparatif Pemikiran al-Juwaini dan al-Ghazali 

Jika dibandingkan, pemikiran al-Juwaini dan al-Ghazali memiliki kesinambungan 

intelektual sekaligus perbedaan yang signifikan. 

Aspek Al-Juwaini (419–478 H) Al-Ghazali (450–505 H) 

Fokus utama Klasifikasi maslahat dalam tiga 

tingkat: dharuriyyat, hajiyyat, 

tahsiniyyat 

Formulasi al-dharuriyyat al-

khams sebagai tujuan hukum 

Kontribusi Peletak dasar kerangka maqashid 

syariah 

Penyusun kerangka sistematis 

maqashid syariah 

Gaya 

pemikiran 

Konseptual, abstrak, filosofis Sistematis, aplikatif, dan 

konkret 

Pendekatan 

maslahat 

Menekankan maslahat secara umum, 

tanpa detail spesifik 

Menyebutkan lima kebutuhan 

pokok (agama, jiwa, akal, 

keturunan, harta) 

Pengaruh 

intelektual 

Menjadi rujukan bagi al-Ghazali Memberi dasar bagi al-Syatibi 

dan teori maqashid modern 



Pepy Marwinata, Wahyuni Danial Khotimah, Yusron Pahlevi, Tutik Hamidah 

 

Jurnal Mahasiswa FIAI-UII, at-Thullab, Vol.8, Nomor.1, Januari-April, 2026 

ISSN: 2685-8924. e-ISSN: 2685-8681 

259 

 

Dari tabel di atas, dapat disimpulkan bahwa al-Juwaini merupakan pionir yang 

meletakkan kerangka dasar, sedangkan al-Ghazali adalah formulator awal yang menyusun 

konsep maqashid dalam sistem yang lebih konkret. Pemikiran al-Ghazali lebih mudah diadopsi 

dalam praktik ijtihad karena memberikan tolok ukur yang jelas melalui al-dharuriyyat al-khams. 

D. KESIMPULAN  

Al-Juwaini dan al-Ghazali merupakan dua tokoh penting dalam periode klasik yang 

memberikan kontribusi besar bagi teori maqashid syariah. Al-Juwaini memperkenalkan 

klasifikasi maslahat yang menjadi embrio maqashid, sementara al-Ghazali merumuskannya 

secara sistematis dalam lima tujuan pokok syariah. Pemikiran keduanya menjadi fondasi utama 

yang memengaruhi perkembangan teori maqashid pada periode pertengahan (al-Syatibi) hingga 

era kontemporer. 

Maqashid syariah dari dua tokoh ini menunjukkan bahwa hukum Islam tidak kaku, 

melainkan memiliki tujuan luhur untuk kemaslahatan manusia. Oleh karena itu, studi maqashid 

tetap relevan untuk menjawab tantangan zaman, baik dalam bidang hukum keluarga, politik, 

maupun sosial-ekonomi modern. Satu hal yang mungkin dapat kita pelajari dari Imam Al-

Haramain Al-Juwaini adalah bahwa setiap pemikiran yang disumbangkan, apapun bentuknya, 

sebuah komentar atau kritikan sekalipun, hendaknya memiliki corak pembelaan terhadap agama 

dan membawa kemashlahatan bagi manusia. 

 

DAFTAR PUSTAKA   

Abdul Wahhab Khallaf, ‘Ilm Ushul al-Fiqh (Kairo: Dar al-Qalam, 1978), hlm. 197 

Abu Hamid al-Ghazali, al-Mustashfa fi ‘Ilm al-Ushul (Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1997), 

Juz I, hlm. 286–288 

Abu Hamid al-Ghazali, al-Mustashfa fi ‘Ilm al-Ushul (Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1997), 

Juz I, hlm. 286–288. 

Abu Ishaq al-Syatibi, al-Muwafaqat fi Ushul al-Shari‘ah (Beirut: Dar al-Ma‘rifah, 1997), Juz 

II, hlm. 8–9 

Abul Quasem, The Ethics of al-Ghazali: A Composite Ethics in Islam (Kuala Lumpur: 

University of Malaya Press, 1975), hlm. 33–34 

George Makdisi, The Rise of Colleges: Institutions of Learning in Islam and the West 

(Edinburgh: Edinburgh University Press, 1981), hlm. 119 

George Makdisi, The Rise of Humanism in Classical Islam and the Christian West (Edinburgh: 

Edinburgh University Press, 1990), hlm. 181. 



Pepy Marwinata, Wahyuni Danial Khotimah, Yusron Pahlevi, Tutik Hamidah 

 

Jurnal Mahasiswa FIAI-UII, at-Thullab, Vol.8, Nomor.1, Januari-April, 2026 

ISSN: 2685-8924. e-ISSN: 2685-8681 

260 

 

Imam al-Haramayn al-Juwaini, al-Burhan fi Ushul al-Fiqh (Kairo: Dar al-Ansar, 1980), Juz I, 

hlm. 283. 

Jasser Auda, Maqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law: A Systems Approach (London: 

IIIT, 2008), hlm. 25–27. 

Jasser Auda, Maqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law: A Systems Approach (London: 

IIIT, 2008), hlm. 27–28. 

Muhammad Abu Zahrah, Ushul al-Fiqh (Kairo: Dar al-Fikr al-‘Arabi, 1958), hlm. 45–46. 

Sherman A. Jackson, Islamic Law and the State: The Constitutional Jurisprudence of Shihab al-

Din al-Qarafi (Leiden: Brill, 1996), hlm. 45 

Paryadi, Maqasid Syari’ah Definisi dan Pendapat para ulama Volume 4 No 2 Juli-Desember 

2021, hlm 207 

Tafsir, Arifin Zaenul, Komarudin, Moralitas Al-Qur’an dan tantangan Modernitas (Telaah atas 

pemikiran Fazlur Rahman, Al-Ghazali, dan Isma’il Raji Al-Faruqi), Yogyakarta, Gama 

Media, 2002, hlm 127 

W. Montgomery Watt, Muslim Intellectual: A Study of al-Ghazali (Edinburgh: Edinburgh 

University Press, 1963), hlm. 12–13 

 

 


