/

AT-THULLAB JURNAL )
@Q}%M/ MAHASISWA STUDI ISLAM a

MAQASHID SYARIAH PADA PERIODE MODERN ALAL AL-FASHI

DAN AR-RAISUNI

Wahyuni Danial Khotimah'!, Radifa Isnain Nafila?, Yusron Pahlevi®, Tutik Hamidah?,
Ahmad Izzuddin®

Program Doktor Hukum Keluarga Islam Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang, Indonesia
Program Doktor Hukum Keluarga Islam Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang, Indonesia
Program Doktor Hukum Keluarga Islam Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang, Indonesia
Program Doktor Hukum Keluarga Islam Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang, Indonesia
Program Doktor Hukum Keluarga Islam Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang, Indonesia

LR N~

Info Artikel DOI: 10.20885/tullab.vol8.iss1.art17
Article History E-mail Addres

Received: December 7, 2025 wahyunidanialkhotimah3350@gmail.com
Accepted: January 2, 2026 radifaisnain2(@gmail.com

Published: January 10, 2026 pahlevismart@gmail.com

tutikhamidah(@uin-malang.ac.id
azharudin@syariah.uin-malang.ac.id

ISSN: 2685-8924 e-ISSN: 2685-8681

ABSTRAK

Artikel ini membahas pemikiran maqasid al-syari‘ah pada periode modern melalui perspektif
dua tokoh penting, yaitu Alal al-Fasi dan Ahmad al-Raisuni. Kajian maqasid al-syari‘ah
memiliki peran strategis dalam pengembangan hukum Islam agar tetap relevan dalam
merespons dinamika sosial dan tantangan modernitas. Penelitian ini bertujuan untuk
mendeskripsikan konsep maqasid al-syari‘ah menurut Alal al-Fasi, menganalisis teori maqasid
al-syari‘ah dan maqasid al-Qur’an menurut Ahmad al-Raisuni, serta membandingkan pemikiran
keduanya dalam konteks hukum Islam kontemporer. Penelitian ini menggunakan pendekatan
kualitatif dengan metode studi kepustakaan (library research). Data diperoleh dari karya-karya
primer kedua tokoh serta literatur sekunder yang relevan, kemudian dianalisis menggunakan
metode deskriptif dan komparatif. Hasil penelitian menunjukkan bahwa Alal al-Fasi
menekankan maqasid al-syari‘ah sebagai ruh syariat yang harus diwujudkan dalam kehidupan
sosial melalui ijtihad, pendidikan, dan pembaruan pemikiran Islam. Sementara itu, Ahmad al-
Raisuni mengembangkan maqasid secara lebih sistematis dan metodologis dengan membagi
maqasid ke dalam maqasid umum, khusus, dan parsial, serta mengaitkannya dengan maqasid
al-Qur’an. Perbandingan kedua pemikiran ini menunjukkan adanya kesinambungan antara
dimensi praksis dan metodologis maqasid al-syari‘ah, yang berkontribusi dalam memperluas
cakrawala hukum Islam agar lebih kontekstual dan berorientasi pada kemaslahatan umat.

Kata kunci: maqasid al-syari‘ah, pemikiran Islam modern, Alal al-Fasi, Ahmad al-Raisuni.

Copyright © 2025 (Wahyuni Danial Khotimah, Radifa Isnain Nafila, Yusron Pahlevi, Tutik Hamidah, Ahmad Izzuddin) Licensee Universitas
Islam Indonesia, Yogyakarta, Indonesia. This article is an open access article distributed under the terms and conditions of the Creative Commons
Attribution (CC BYSA 4.0) License (http://creativecommons.org/licences/bysa/4.0/)

243


https://crossmark.crossref.org/dialog/?doi=10.20885/tullab.vol8.iss1.art17
https://doi.org/10.20885/tullab.vol8.iss1.art17
mailto:wahyunidanialkhotimah3350@gmail.com
mailto:radifaisnain2@gmail.com
mailto:pahlevismart@gmail.com
mailto:tutikhamidah@uin-malang.ac.id
mailto:azharudin@syariah.uin-malang,ac.id

Wahyuni Danial Khotimah, Radifa Isnain Nafila, Yusron Pahlevi, Tutik Hamidah, Ahmad
Izzuddin

A. PENDAHULUAN

Magqasid al-syari‘ah merupakan salah satu konsep fundamental dalam hukum Islam
yang merujuk pada tujuan, nilai, dan hikmah yang hendak diwujudkan oleh syariat Islam dalam
kehidupan manusia. Konsep ini menegaskan bahwa hukum Islam tidak hanya berorientasi pada
aspek formal teks (lafz), tetapi juga pada tujuan substantif berupa kemaslahatan (jalb al-
masalih) dan pencegahan kerusakan (dar’ al-mafasid) bagi manusia (Al-Ghazali, 1993). Oleh
karena itu, maqgasid al-syari‘ah memiliki peran strategis dalam menjembatani antara teks
normatif syariat dan realitas sosial yang terus berkembang.

Kajian mengenai maqasid al-syari‘ah telah mengalami perkembangan panjang sejak
periode klasik hingga kontemporer. Pada fase awal, gagasan tentang tujuan hukum Islam dapat
ditelusuri dalam pemikiran ulama seperti al-Juwaini (w. 478 H) yang menekankan pentingnya
maslahat dalam penetapan hukum, serta al-Ghazali (w. 505 H) yang merumuskan lima prinsip
penjagaan dasar (al-dartiriyyat al-khams), yaitu menjaga agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta
(Al-Ghazali, 1993). Formulasi maqasid kemudian mencapai kematangan metodologis melalui
pemikiran al-Syatibi (w. 790 H) dalam karyanya al-Muwafaqat, yang membagi maqasid ke
dalam tiga tingkatan kebutuhan, yakni dariiriyyat, hajiyyat, dan tahsiniyyat (Al-Syatibi, 1992).

Pemikiran al-Syatibi menjadi fondasi utama bagi pengembangan teori maqasid pada
periode selanjutnya. Namun, perubahan sosial, politik, dan intelektual yang terjadi pada era
modern menghadirkan tantangan baru bagi hukum Islam. Kolonialisme, modernisasi,
globalisasi, serta munculnya konsep-konsep baru seperti hak asasi manusia, demokrasi,
kesetaraan gender, dan negara bangsa menuntut hukum Islam untuk mampu beradaptasi tanpa
kehilangan nilai-nilai dasarnya (Auda, 2015). Dalam konteks inilah maqasid al-syari‘ah
kembali mendapatkan perhatian besar sebagai pendekatan metodologis yang dianggap mampu
menjaga relevansi hukum Islam di tengah perubahan zaman.

Pada periode modern, sejumlah pemikir Muslim berupaya merevitalisasi konsep
maqasid al-syari‘ah dengan pendekatan yang lebih kontekstual dan aplikatif. Di antara tokoh-
tokoh tersebut adalah Muhammad Thahir Ibn ‘Asyur, Alal al-Fasi, dan Ahmad al-Raisuni.
Mereka tidak hanya melanjutkan tradisi maqasid klasik, tetapi juga mengembangkannya sesuai

dengan tantangan sosial dan intelektual modern (Asyur, 1994). Alal al-Fasi dan Ahmad al-

ISSN: 2685-8924. e-ISSN: 2685-8681

Jurnal Mahasiswa FIAI-UII, at-Thullab, Vol.8, Nomor.1, Januari-April, 2026
BY SA

244



Wahyuni Danial Khotimah, Radifa Isnain Nafila, Yusron Pahlevi, Tutik Hamidah, Ahmad
Izzuddin

Raisuni, khususnya, merupakan dua tokoh Maroko yang memiliki kontribusi signifikan dalam
pengembangan maqasid al-syari‘ah pada abad ke-20 dan ke-21.

Alal al-Fasi dikenal sebagai ulama, intelektual, sekaligus tokoh pergerakan nasional
Maroko. Pemikirannya tentang maqasid al-syari‘ah tidak dapat dilepaskan dari konteks sosial-
politik perjuangan melawan kolonialisme dan upaya membangun masyarakat Muslim yang
merdeka dan berkeadaban. Bagi Alal al-Fasi, maqasid al-syari‘ah merupakan ruh syariat yang
harus diwujudkan dalam kehidupan nyata melalui ijtihad, pendidikan, dan pembaruan
pemikiran Islam (Al-Fasi, 2013). la menolak stagnasi pemikiran (jumiid) dan taqlid buta, serta
menegaskan bahwa hukum Islam bersifat dinamis dan terbuka terhadap perubahan selama tetap
berorientasi pada kemaslahatan umum.

Sementara itu, Ahmad al-Raisuni merupakan tokoh maqasid kontemporer yang menaruh
perhatian besar pada aspek metodologis dan sistematisasi teori maqasid al-syari‘ah. Sebagai
murid intelektual Ibn ‘Asyur, al-Raisuni mengembangkan maqasid tidak hanya sebagai tujuan
normatif hukum Islam, tetapi juga sebagai metodologi ijtihad yang komprehensif (Ar-Raisuni,
1999). Ia membagi maqasid ke dalam tiga kategori, yaitu maqasid umum, maqasid khusus, dan
maqasid parsial, serta mengaitkannya dengan maqasid al-Qur’an sebagai sumber utama nilai
dan tujuan syariat (Ar-Raisuni, 1995).

Perbedaan latar belakang dan fokus pemikiran kedua tokoh tersebut menunjukkan
adanya keragaman pendekatan dalam pengembangan maqasid al-syari‘ah pada periode modern.
Alal al-Fasi lebih menekankan dimensi praksis dan sosial-politik maqasid, sedangkan Ahmad
al-Raisuni menonjolkan aspek teoritis dan metodologis. Meskipun demikian, keduanya
memiliki kesamaan pandangan bahwa maqasid al-syari‘ah harus dijadikan landasan utama
dalam memahami dan menerapkan hukum Islam agar tidak terjebak pada formalitas teks semata
(Auda, 2015).

Urgensi kajian ini semakin kuat ketika hukum Islam sering kali dipersepsikan sebagai
sistem hukum yang kaku dan tidak responsif terhadap perubahan sosial. Padahal, melalui
pendekatan maqasid al-syari‘ah, hukum Islam justru memiliki fleksibilitas untuk beradaptasi
dengan konteks zaman tanpa kehilangan nilai-nilai esensialnya. Oleh karena itu, kajian

komparatif terhadap pemikiran Alal al-Fasi dan Ahmad al-Raisuni menjadi penting untuk

ISSN: 2685-8924. e-ISSN: 2685-8681

Jurnal Mahasiswa FIAI-UII, at-Thullab, Vol.8, Nomor.1, Januari-April, 2026
BY SA

245



Wahyuni Danial Khotimah, Radifa Isnain Nafila, Yusron Pahlevi, Tutik Hamidah, Ahmad
Izzuddin

melihat kesinambungan dan perkembangan pemahaman maqasid al-syari‘ah dalam menjawab
tantangan modernitas.

Berangkat dari latar belakang tersebut, artikel ini bertujuan untuk: (1) mendeskripsikan
konsep magqasid al-syari‘ah menurut Alal al-Fasi; (2) menganalisis teori maqgasid al-syari‘ah
dan maqasid al-Qur’an menurut Ahmad al-Raisuni; serta (3) membandingkan pemikiran
keduanya dalam konteks relevansinya bagi hukum Islam kontemporer. Dengan pendekatan ini,
diharapkan artikel ini dapat memberikan kontribusi teoretis dalam pengembangan studi maqasid
al-syari‘ah sekaligus menawarkan perspektif aplikatif bagi reformulasi hukum Islam yang
kontekstual, humanis, dan berorientasi pada kemaslahatan umat.

B. METODE PENELITIAN

Penelitian ini merupakan penelitian kualitatif dengan pendekatan studi kepustakaan
(library research). Pendekatan ini digunakan untuk mengkaji secara mendalam konsep maqasid
al-syari‘ah dalam pemikiran Alal al-Fasi dan Ahmad al-Raisuni melalui analisis terhadap karya-
karya ilmiah yang relevan. Studi kepustakaan dipilih karena fokus penelitian ini adalah
pemikiran tokoh dan pengembangan konseptual dalam hukum Islam, bukan penelitian
lapangan.

Sumber data dalam penelitian ini terbagi menjadi dua jenis, yaitu sumber data primer
dan sumber data sekunder. Sumber data primer meliputi karya-karya utama Alal al-Fasi,
khususnya Magasid al-Syari‘ah al-Islamiyyah wa Makarimiha (Al-Fasi, 2013), serta karya-
karya Ahmad al-Raisuni, antara lain Nazariyyat al-Maqasid ‘inda al-Imam al-Syatibt (Ar-
Raisuni, 1995) dan A/-Fikr al-Magqasidi (Ar-Raisuni, 1999). Sumber data sekunder mencakup
literatur klasik dan kontemporer berupa buku, artikel jurnal, dan karya ilmiah lain yang
membahas maqasid al-syari‘ah, pemikiran hukum Islam, serta kajian terkait tokoh-tokoh yang
menjadi fokus penelitian.

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui penelusuran, pengumpulan, dan
pengkajian literatur yang relevan dengan tema penelitian. Seluruh data yang terkumpul
kemudian dianalisis menggunakan beberapa metode analisis. Pertama, analisis deskriptif
digunakan untuk memaparkan secara sistematis konsep maqasid al-syari‘ah menurut Alal al-
Fasi dan Ahmad al-Raisuni. Kedua, analisis historis diterapkan untuk menelusuri latar belakang

intelektual dan konteks sosial yang memengaruhi pemikiran kedua tokoh tersebut. Ketiga,

ISSN: 2685-8924. e-ISSN: 2685-8681

Jurnal Mahasiswa FIAI-UII, at-Thullab, Vol.8, Nomor.1, Januari-April, 2026
BY SA

246



Wahyuni Danial Khotimah, Radifa Isnain Nafila, Yusron Pahlevi, Tutik Hamidah, Ahmad
Izzuddin

analisis komparatif digunakan untuk membandingkan persamaan dan perbedaan pemikiran Alal
al-Fasi dan Ahmad al-Raisuni, khususnya dalam aspek pendekatan, klasifikasi maqasid, dan
relevansinya bagi hukum Islam kontemporer.

Melalui tahapan analisis tersebut, penelitian ini berupaya memperoleh pemahaman yang
komprehensif mengenai perkembangan pemikiran maqasid al-syari‘ah pada periode modern
serta kontribusi kedua tokoh dalam memperluas cakrawala metodologi hukum Islam yang
kontekstual dan berorientasi pada
C. HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN
1. Pemikiran Maqasid al-Syari‘ah Menurut Alal al-Fasi

Hasil penelitian menunjukkan bahwa pemikiran maqasid al-syari‘ah Alal al-Fasi
memiliki karakter khas yang menekankan keterkaitan erat antara tujuan syariat dan realitas
sosial umat Islam. Alal al-Fasi memandang maqasid al-syari‘ah bukan semata konsep teoretis
dalam disiplin ushul figh, melainkan sebagai ruh dan orientasi praksis hukum Islam yang harus
diwujudkan dalam kehidupan sosial, politik, dan kebudayaan masyarakat Muslim (Al-Fasi,
2013). Pendekatan ini relevan dengan kecenderungan pemikiran maqasid kontemporer yang
menempatkan kemaslahatan publik sebagai orientasi utama hukum Islam (Auda, 2020).

Dalam konteks modernitas, Alal al-Fasi menegaskan bahwa hukum Islam harus mampu
merespons perubahan sosial tanpa kehilangan nilai-nilai dasarnya. Maqasid al-syari‘ah
dipahami sebagai perangkat metodologis untuk membuka ruang ijtithad yang kontekstual dan
progresif. Penekanannya terhadap pentingnya ijtihad berkelanjutan menunjukkan bahwa
stagnasi pemikiran (jumiid) dan taqlid buta justru bertentangan dengan tujuan syariat itu sendiri
(Hallaqg, 2021). Dengan demikian, maqasid tidak hanya berfungsi sebagai alat legitimasi hukum,
tetapi juga sebagai kerangka etis untuk menilai keberpihakan hukum terhadap keadilan dan
kesejahteraan manusia.

Alal al-Fasi tetap mempertahankan kerangka klasik al-dariiriyyat al-khams dalam
memahami kemaslahatan, namun ia memperluas cakupan implementasinya. Penjagaan agama,
jiwa, akal, keturunan, dan harta tidak hanya dipahami dalam konteks individual, tetapi juga
dalam dimensi sosial dan institusional, seperti pendidikan, kebebasan berpikir, dan
pembangunan masyarakat (Kamali, 2021). Hal ini menunjukkan bahwa maqasid al-syari‘ah

menurut Alal al-Fasi bersifat dinamis dan adaptif terhadap kebutuhan zaman.

Jurnal Mahasiswa FIAI-UII, at-Thullab, Vol.8, Nomor.1, Januari-April, 2026
rrrvem ISSN: 2685-8924. e-ISSN: 2685-8681

247



Wahyuni Danial Khotimah, Radifa Isnain Nafila, Yusron Pahlevi, Tutik Hamidah, Ahmad
Izzuddin

Selain itu, pemikiran Alal al-Fasi memperlihatkan keterkaitan erat antara maqasid al-
syari‘ah dan perjuangan pembebasan umat. Dalam konteks kolonialisme, maqasid digunakan
sebagai landasan normatif untuk melawan ketidakadilan struktural dan dominasi asing.
Perspektif ini sejalan dengan pandangan maqasid kontemporer yang melihat syariat sebagai
instrumen transformasi sosial dan pemberdayaan umat (Rane, 2022). Dengan demikian,
magqasid al-syari‘ah dalam pemikiran Alal al-Fasi memiliki dimensi praksis yang kuat dan
berorientasi pada perubahan sosial.

2. Pemikiran Maqasid al-Syari‘ah dan Magqasid al-Qur’an Menurut Ahmad al-Raisuni

Berbeda dengan Alal al-Fasi, hasil penelitian menunjukkan bahwa Ahmad al-Raisuni
lebih menekankan aspek metodologis dan sistematisasi teori maqasid al-syari‘ah. Al-Raisuni
memandang magqasid sebagai fondasi epistemologis ijtihad yang harus dirumuskan secara
ilmiah dan terstruktur agar dapat digunakan secara konsisten dalam penetapan hukum Islam
(Ar-Raisuni, 2020). Pendekatan ini mencerminkan kecenderungan maqasid kontemporer yang
berupaya memperkuat basis metodologis hukum Islam di tengah kompleksitas persoalan
modern.

Al-Raisuni membagi maqasid al-syari‘ah ke dalam tiga kategori utama, yaitu maqasid
‘ammah (umum), maqasid khassah (khusus), dan maqasid juz’iyyah (parsial). Pembagian ini
memungkinkan analisis hukum yang lebih sistematis dan hierarkis, sehingga dapat menghindari
penyalahgunaan maqasid secara subjektif (Ar-Raisuni, 2021). Dalam konteks ini, maqasid
berfungsi sebagai kompas normatif yang mengarahkan proses ijtihad agar tetap selaras dengan
tujuan syariat.

Kontribusi penting al-Raisuni terletak pada pengembangan konsep magasid al-Qur’an.
Ia menegaskan bahwa magqgasid al-syari‘ah tidak dapat dilepaskan dari maqasid al-Qur’an
sebagai sumber utama nilai dan tujuan hukum Islam. Dengan membagi maqasid al-Qur’an ke
dalam maqasid ayat, maqasid surah, dan maqasid universal, al-Raisuni menawarkan pendekatan
hermeneutis yang integratif antara teks dan tujuan (Ar-Raisuni, 2020). Pendekatan ini sejalan
dengan upaya kontemporer untuk mengembangkan tafsir maqasidi sebagai alternatif terhadap
tafsir tekstualistik (Mustaqim, 2022).

Dalam konteks penerapan hukum Islam, al-Raisuni menekankan pentingnya

membedakan antara maqasid (tujuan) dan wasa’il (sarana). Distingsi ini bertujuan untuk

ISSN: 2685-8924. e-ISSN: 2685-8681

Jurnal Mahasiswa FIAI-UII, at-Thullab, Vol.8, Nomor.1, Januari-April, 2026
BY SA

248



Wahyuni Danial Khotimah, Radifa Isnain Nafila, Yusron Pahlevi, Tutik Hamidah, Ahmad
Izzuddin

mencegah sakralisasi sarana yang bersifat temporal dan kontekstual. Dengan demikian,
perubahan bentuk hukum atau kebijakan tidak dianggap sebagai penyimpangan selama tujuan
maqasid tetap terjaga (Kamali, 2023). Pendekatan ini memberikan fleksibilitas metodologis
yang signifikan bagi pengembangan hukum Islam kontemporer.

3. Analisis Komparatif Pemikiran Alal al-Fasi dan Ahmad al-Raisuni

Analisis komparatif menunjukkan bahwa pemikiran Alal al-Fasi dan Ahmad al-Raisuni
memiliki titik temu sekaligus perbedaan yang saling melengkapi. Keduanya sepakat bahwa
maqasid al-syari‘ah harus menjadi orientasi utama dalam ijtihad dan penerapan hukum Islam.
Namun, perbedaan latar belakang intelektual dan konteks sosial melahirkan fokus yang berbeda
dalam pengembangan maqasid.

Alal al-Fasi lebih menekankan dimensi praksis dan sosial-politik maqasid. Ia
memanfaatkan maqasid sebagai instrumen pembebasan umat dan pembangunan masyarakat
Muslim yang berkeadilan. Sebaliknya, al-Raisuni menitikberatkan pada penguatan kerangka
metodologis dan teoritis maqasid agar dapat digunakan secara sistematis dalam kajian hukum
Islam (Auda, 2020). Perbedaan ini menunjukkan adanya dialektika antara dimensi praksis dan
dimensi metodologis dalam pengembangan maqasid al-syari‘ah.

Dari perspektif hukum Islam kontemporer, pemikiran kedua tokoh ini memiliki
relevansi yang saling melengkapi. Pendekatan praksis Alal al-Fasi memberikan arah etis dan
sosial bagi penerapan hukum Islam, sementara pendekatan metodologis al-Raisuni
menyediakan perangkat ilmiah untuk merumuskan hukum yang kontekstual dan akuntabel.
Integrasi kedua pendekatan ini berpotensi melahirkan paradigma maqasid al-syari‘ah yang lebih
komprehensif dan responsif terhadap tantangan modernitas (Rane, 2022).

D. KESIMPULAN

Berdasarkan hasil kajian terhadap pemikiran Alal al-Fasi dan Ahmad al-Raisuni, dapat
disimpulkan bahwa maqasid al-syari‘ah merupakan kerangka konseptual dan metodologis yang
memiliki peran sentral dalam pengembangan hukum Islam di era modern. Kedua tokoh tersebut
sama-sama menegaskan bahwa hukum Islam tidak dapat dipahami secara tekstual semata,
melainkan harus diarahkan pada tujuan substantif syariat yang berorientasi pada kemaslahatan

umat dan keadilan sosial.

ISSN: 2685-8924. e-ISSN: 2685-8681

Jurnal Mahasiswa FIAI-UII, at-Thullab, Vol.8, Nomor.1, Januari-April, 2026
BY SA

249



Wahyuni Danial Khotimah, Radifa Isnain Nafila, Yusron Pahlevi, Tutik Hamidah, Ahmad
Izzuddin

Alal al-Fasi menempatkan maqasid al-syari‘ah sebagai ruh syariat yang harus
diimplementasikan secara nyata dalam kehidupan sosial. Pemikirannya menunjukkan bahwa
maqasid tidak hanya berfungsi menjaga lima kebutuhan dasar manusia (al-dartiriyyat al-khams),
tetapi juga menjadi dasar etis bagi pembaruan pemikiran Islam, penguatan pendidikan, serta
perjuangan melawan ketidakadilan dan keterbelakangan. Penekanan Alal al-Fasi terhadap
pentingnya ijtihad kontekstual menegaskan bahwa fleksibilitas hukum Islam merupakan
keniscayaan agar syariat tetap relevan dengan dinamika zaman.

Sementara itu, Ahmad al-Raisuni memberikan kontribusi signifikan dalam aspek
metodologis maqasid al-syari‘ah. Ia mengembangkan teori maqasid secara sistematis dengan
membaginya ke dalam maqasid umum, khusus, dan parsial, serta mengaitkannya secara erat
dengan maqasid al-Qur’an. Pendekatan ini memperkuat posisi maqasid sebagai fondasi
epistemologis ijtihad, sehingga proses penetapan hukum Islam dapat dilakukan secara lebih
terarah, rasional, dan akuntabel.

Analisis komparatif menunjukkan bahwa pemikiran Alal al-Fasi dan Ahmad al-Raisuni
bersifat saling melengkapi. Dimensi praksis dan sosial yang ditekankan Alal al-Fasi berpadu
dengan pendekatan metodologis yang dikembangkan al-Raisuni, sehingga membentuk
paradigma maqasid al-syari‘ah yang komprehensif. Dengan menjadikan maqasid sebagai
orientasi utama, hukum Islam berpotensi dikembangkan sebagai sistem hukum yang
kontekstual, humanis, dan responsif terhadap tantangan modernitas. Oleh karena itu, revitalisasi
magqasid al-syari‘ah sebagaimana ditawarkan kedua tokoh tersebut merupakan langkah strategis
dalam reformulasi hukum Islam kontemporer yang berorientasi pada kemaslahatan dan nilai-

nilai universal Islam.

DAFTAR PUSTAKA

Al-Fasi, A. (2013). Magqgasid al-Syari ‘ah al-Islamiyyah wa Makarimiha. Kairo: Dar al-Kalimah.
Al-Ghazali, A. H. (1993). Al-Mustasfa min ‘Ilm al-Usil. Beirut: Dar al-Kutub al-‘IImiyyah.
Al-Juwaini, 1. A. (2007). Al-Burhan fi Usil al-Figh. Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah.
Al-Syatibi, A. 1. (1992). Al-Muwafaqat fi Usiil al-Syari ‘ah. Kairo: Mustafa Muhammad.

Ar-Raisuni, A. (1995). Nazariyyat al-Magasid ‘inda al-Imam al-Syatibi. Virginia: The
International Institute of Islamic Thought.

ISSN: 2685-8924. e-ISSN: 2685-8681

Jurnal Mahasiswa FIAI-UII, at-Thullab, Vol.8, Nomor.1, Januari-April, 2026
BY SA

250



Wahyuni Danial Khotimah, Radifa Isnain Nafila, Yusron Pahlevi, Tutik Hamidah, Ahmad
Izzuddin

Ar-Raisuni, A. (1999). Al-Fikr al-Magqasidi: Qawa ‘iduhu wa Fawa’iduhu. Maroko: Dar al-
Baida’.

Ar-Raisuni, A. (2020). Magasid al-Magasid: al-Ghayat al-‘llmiyyah wa al-‘Amaliyyah li
Magqasid al-Syari ‘ah. Kairo: Dar al-Kalimah.

Ar-Raisuni, A. (2021). Min Qadaya al-Magasid. Rabat: Manshiirat al-Zaman.

Asyur, M. T. L. (1994). Magqdasid al-Syari‘ah al-Islamiyyah. Tunisia: Dar al-Suhntn.

Auda, J. (2015). Magasid al-Syari‘ah as Philosophy of Islamic Law: A Systems Approach.
London: The International Institute of Islamic Thought.

Auda, J. (2020). Re-envisioning Islamic law: Maqasid-based approach. Journal of Islamic
Ethics, 4(1), 1-22.

Hallag, W. B. (2021). Reforming Modernity: Ethics and the New Human in the Philosophy of
Abdurrahman Taha. New York: Columbia University Press.

Kamali, M. H. (2021). Magasid al-Shariah Made Simple. London: The International Institute
of Islamic Thought.

Kamali, M. H. (2023). Magqasid al-Shariah and Islamic legal reform. Islamic Law and Society,
30(2), 145-168.

Mustaqim, A. (2022). Tafsir maqasidi: Pendekatan baru dalam studi Al-Qur’an. Jurnal Studi
Ilmu-ilmu Al-Qur’an dan Hadis, 23(1), 1-20.

Rane, H. (2022). Magqasid al-Shariah and contemporary Muslim societies. Journal of Muslim
Minority Affairs, 42(3), 345-360.

Jurnal Mahasiswa FIAI-UII, at-Thullab, Vol.8, Nomor.1, Januari-April, 2026
BY SA

ISSN: 2685-8924. e-ISSN: 2685-8681
251



