
 

Copyright © 2025 (Wahyuni Danial Khotimah, Radifa Isnain Nafila, Yusron Pahlevi, Tutik Hamidah, Ahmad Izzuddin) Licensee Universitas 

Islam Indonesia, Yogyakarta, Indonesia. This article is an open access article distributed under the terms and conditions of the Creative Commons 

Attribution (CC BYSA 4.0) License (http://creativecommons.org/licences/bysa/4.0/) 
243 

MAQASHID SYARIAH PADA PERIODE MODERN ALAL AL-FASHI 

DAN AR-RAISUNI    

Wahyuni Danial Khotimah1, Radifa Isnain Nafila2, Yusron Pahlevi3, Tutik Hamidah4, 

Ahmad Izzuddin5 

1. Program Doktor Hukum Keluarga Islam Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang, Indonesia         
2. Program Doktor Hukum Keluarga Islam Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang, Indonesia         
3. Program Doktor Hukum Keluarga Islam Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang, Indonesia  
4. Program Doktor Hukum Keluarga Islam Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang, Indonesia 
5. Program Doktor Hukum Keluarga Islam Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang, Indonesia                 

 

Info Artikel DOI: 10.20885/tullab.vol8.iss1.art17 

Article History E-mail Addres  

Received: December 7, 2025 

Accepted: January 2, 2026 

Published: January 10, 2026 

 

 

 

ISSN: 2685-8924 

wahyunidanialkhotimah3350@gmail.com  

radifaisnain2@gmail.com    

pahlevismart@gmail.com   

tutikhamidah@uin-malang.ac.id  

azharudin@syariah.uin-malang,ac.id  

   

e-ISSN: 2685-8681 

 

ABSTRAK 

Artikel ini membahas pemikiran maqāṣid al-syarī‘ah pada periode modern melalui perspektif 

dua tokoh penting, yaitu Alal al-Fasi dan Ahmad al-Raisuni. Kajian maqāṣid al-syarī‘ah 

memiliki peran strategis dalam pengembangan hukum Islam agar tetap relevan dalam 

merespons dinamika sosial dan tantangan modernitas. Penelitian ini bertujuan untuk 

mendeskripsikan konsep maqāṣid al-syarī‘ah menurut Alal al-Fasi, menganalisis teori maqāṣid 

al-syarī‘ah dan maqāṣid al-Qur’an menurut Ahmad al-Raisuni, serta membandingkan pemikiran 

keduanya dalam konteks hukum Islam kontemporer. Penelitian ini menggunakan pendekatan 

kualitatif dengan metode studi kepustakaan (library research). Data diperoleh dari karya-karya 

primer kedua tokoh serta literatur sekunder yang relevan, kemudian dianalisis menggunakan 

metode deskriptif dan komparatif. Hasil penelitian menunjukkan bahwa Alal al-Fasi 

menekankan maqāṣid al-syarī‘ah sebagai ruh syariat yang harus diwujudkan dalam kehidupan 

sosial melalui ijtihad, pendidikan, dan pembaruan pemikiran Islam. Sementara itu, Ahmad al-

Raisuni mengembangkan maqāṣid secara lebih sistematis dan metodologis dengan membagi 

maqāṣid ke dalam maqāṣid umum, khusus, dan parsial, serta mengaitkannya dengan maqāṣid 

al-Qur’an. Perbandingan kedua pemikiran ini menunjukkan adanya kesinambungan antara 

dimensi praksis dan metodologis maqāṣid al-syarī‘ah, yang berkontribusi dalam memperluas 

cakrawala hukum Islam agar lebih kontekstual dan berorientasi pada kemaslahatan umat. 

 

Kata kunci: maqāṣid al-syarī‘ah, pemikiran Islam modern, Alal al-Fasi, Ahmad al-Raisuni. 

 

https://crossmark.crossref.org/dialog/?doi=10.20885/tullab.vol8.iss1.art17
https://doi.org/10.20885/tullab.vol8.iss1.art17
mailto:wahyunidanialkhotimah3350@gmail.com
mailto:radifaisnain2@gmail.com
mailto:pahlevismart@gmail.com
mailto:tutikhamidah@uin-malang.ac.id
mailto:azharudin@syariah.uin-malang,ac.id


Wahyuni Danial Khotimah, Radifa Isnain Nafila, Yusron Pahlevi, Tutik Hamidah, Ahmad 

Izzuddin 

 

Jurnal Mahasiswa FIAI-UII, at-Thullab, Vol.8, Nomor.1, Januari-April, 2026 

ISSN: 2685-8924. e-ISSN: 2685-8681 

244 

 

A. PENDAHULUAN  

Maqāṣid al-syarī‘ah merupakan salah satu konsep fundamental dalam hukum Islam 

yang merujuk pada tujuan, nilai, dan hikmah yang hendak diwujudkan oleh syariat Islam dalam 

kehidupan manusia. Konsep ini menegaskan bahwa hukum Islam tidak hanya berorientasi pada 

aspek formal teks (lafẓ), tetapi juga pada tujuan substantif berupa kemaslahatan (jalb al-

maṣāliḥ) dan pencegahan kerusakan (dar’ al-mafāsid) bagi manusia (Al-Ghazali, 1993). Oleh 

karena itu, maqāṣid al-syarī‘ah memiliki peran strategis dalam menjembatani antara teks 

normatif syariat dan realitas sosial yang terus berkembang. 

Kajian mengenai maqāṣid al-syarī‘ah telah mengalami perkembangan panjang sejak 

periode klasik hingga kontemporer. Pada fase awal, gagasan tentang tujuan hukum Islam dapat 

ditelusuri dalam pemikiran ulama seperti al-Juwaini (w. 478 H) yang menekankan pentingnya 

maslahat dalam penetapan hukum, serta al-Ghazali (w. 505 H) yang merumuskan lima prinsip 

penjagaan dasar (al-ḍarūriyyāt al-khams), yaitu menjaga agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta 

(Al-Ghazali, 1993). Formulasi maqāṣid kemudian mencapai kematangan metodologis melalui 

pemikiran al-Syatibi (w. 790 H) dalam karyanya al-Muwafaqat, yang membagi maqāṣid ke 

dalam tiga tingkatan kebutuhan, yakni ḍarūriyyāt, ḥājiyyāt, dan taḥsīniyyāt (Al-Syatibi, 1992). 

Pemikiran al-Syatibi menjadi fondasi utama bagi pengembangan teori maqāṣid pada 

periode selanjutnya. Namun, perubahan sosial, politik, dan intelektual yang terjadi pada era 

modern menghadirkan tantangan baru bagi hukum Islam. Kolonialisme, modernisasi, 

globalisasi, serta munculnya konsep-konsep baru seperti hak asasi manusia, demokrasi, 

kesetaraan gender, dan negara bangsa menuntut hukum Islam untuk mampu beradaptasi tanpa 

kehilangan nilai-nilai dasarnya (Auda, 2015). Dalam konteks inilah maqāṣid al-syarī‘ah 

kembali mendapatkan perhatian besar sebagai pendekatan metodologis yang dianggap mampu 

menjaga relevansi hukum Islam di tengah perubahan zaman. 

Pada periode modern, sejumlah pemikir Muslim berupaya merevitalisasi konsep 

maqāṣid al-syarī‘ah dengan pendekatan yang lebih kontekstual dan aplikatif. Di antara tokoh-

tokoh tersebut adalah Muhammad Thahir Ibn ‘Asyur, Alal al-Fasi, dan Ahmad al-Raisuni. 

Mereka tidak hanya melanjutkan tradisi maqāṣid klasik, tetapi juga mengembangkannya sesuai 

dengan tantangan sosial dan intelektual modern (Asyur, 1994). Alal al-Fasi dan Ahmad al-



Wahyuni Danial Khotimah, Radifa Isnain Nafila, Yusron Pahlevi, Tutik Hamidah, Ahmad 

Izzuddin 

 

Jurnal Mahasiswa FIAI-UII, at-Thullab, Vol.8, Nomor.1, Januari-April, 2026 

ISSN: 2685-8924. e-ISSN: 2685-8681 

245 

 

Raisuni, khususnya, merupakan dua tokoh Maroko yang memiliki kontribusi signifikan dalam 

pengembangan maqāṣid al-syarī‘ah pada abad ke-20 dan ke-21. 

Alal al-Fasi dikenal sebagai ulama, intelektual, sekaligus tokoh pergerakan nasional 

Maroko. Pemikirannya tentang maqāṣid al-syarī‘ah tidak dapat dilepaskan dari konteks sosial-

politik perjuangan melawan kolonialisme dan upaya membangun masyarakat Muslim yang 

merdeka dan berkeadaban. Bagi Alal al-Fasi, maqāṣid al-syarī‘ah merupakan ruh syariat yang 

harus diwujudkan dalam kehidupan nyata melalui ijtihad, pendidikan, dan pembaruan 

pemikiran Islam (Al-Fasi, 2013). Ia menolak stagnasi pemikiran (jumūd) dan taqlid buta, serta 

menegaskan bahwa hukum Islam bersifat dinamis dan terbuka terhadap perubahan selama tetap 

berorientasi pada kemaslahatan umum. 

Sementara itu, Ahmad al-Raisuni merupakan tokoh maqāṣid kontemporer yang menaruh 

perhatian besar pada aspek metodologis dan sistematisasi teori maqāṣid al-syarī‘ah. Sebagai 

murid intelektual Ibn ‘Asyur, al-Raisuni mengembangkan maqāṣid tidak hanya sebagai tujuan 

normatif hukum Islam, tetapi juga sebagai metodologi ijtihad yang komprehensif (Ar-Raisuni, 

1999). Ia membagi maqāṣid ke dalam tiga kategori, yaitu maqāṣid umum, maqāṣid khusus, dan 

maqāṣid parsial, serta mengaitkannya dengan maqāṣid al-Qur’an sebagai sumber utama nilai 

dan tujuan syariat (Ar-Raisuni, 1995). 

Perbedaan latar belakang dan fokus pemikiran kedua tokoh tersebut menunjukkan 

adanya keragaman pendekatan dalam pengembangan maqāṣid al-syarī‘ah pada periode modern. 

Alal al-Fasi lebih menekankan dimensi praksis dan sosial-politik maqāṣid, sedangkan Ahmad 

al-Raisuni menonjolkan aspek teoritis dan metodologis. Meskipun demikian, keduanya 

memiliki kesamaan pandangan bahwa maqāṣid al-syarī‘ah harus dijadikan landasan utama 

dalam memahami dan menerapkan hukum Islam agar tidak terjebak pada formalitas teks semata 

(Auda, 2015). 

Urgensi kajian ini semakin kuat ketika hukum Islam sering kali dipersepsikan sebagai 

sistem hukum yang kaku dan tidak responsif terhadap perubahan sosial. Padahal, melalui 

pendekatan maqāṣid al-syarī‘ah, hukum Islam justru memiliki fleksibilitas untuk beradaptasi 

dengan konteks zaman tanpa kehilangan nilai-nilai esensialnya. Oleh karena itu, kajian 

komparatif terhadap pemikiran Alal al-Fasi dan Ahmad al-Raisuni menjadi penting untuk 



Wahyuni Danial Khotimah, Radifa Isnain Nafila, Yusron Pahlevi, Tutik Hamidah, Ahmad 

Izzuddin 

 

Jurnal Mahasiswa FIAI-UII, at-Thullab, Vol.8, Nomor.1, Januari-April, 2026 

ISSN: 2685-8924. e-ISSN: 2685-8681 

246 

 

melihat kesinambungan dan perkembangan pemahaman maqāṣid al-syarī‘ah dalam menjawab 

tantangan modernitas. 

Berangkat dari latar belakang tersebut, artikel ini bertujuan untuk: (1) mendeskripsikan 

konsep maqāṣid al-syarī‘ah menurut Alal al-Fasi; (2) menganalisis teori maqāṣid al-syarī‘ah 

dan maqāṣid al-Qur’an menurut Ahmad al-Raisuni; serta (3) membandingkan pemikiran 

keduanya dalam konteks relevansinya bagi hukum Islam kontemporer. Dengan pendekatan ini, 

diharapkan artikel ini dapat memberikan kontribusi teoretis dalam pengembangan studi maqāṣid 

al-syarī‘ah sekaligus menawarkan perspektif aplikatif bagi reformulasi hukum Islam yang 

kontekstual, humanis, dan berorientasi pada kemaslahatan umat. 

B. METODE PENELITIAN  

Penelitian ini merupakan penelitian kualitatif dengan pendekatan studi kepustakaan 

(library research). Pendekatan ini digunakan untuk mengkaji secara mendalam konsep maqāṣid 

al-syarī‘ah dalam pemikiran Alal al-Fasi dan Ahmad al-Raisuni melalui analisis terhadap karya-

karya ilmiah yang relevan. Studi kepustakaan dipilih karena fokus penelitian ini adalah 

pemikiran tokoh dan pengembangan konseptual dalam hukum Islam, bukan penelitian 

lapangan. 

Sumber data dalam penelitian ini terbagi menjadi dua jenis, yaitu sumber data primer 

dan sumber data sekunder. Sumber data primer meliputi karya-karya utama Alal al-Fasi, 

khususnya Maqāṣid al-Syarī‘ah al-Islāmiyyah wa Makārimihā (Al-Fasi, 2013), serta karya-

karya Ahmad al-Raisuni, antara lain Naẓariyyat al-Maqāṣid ‘inda al-Imām al-Syāṭibī (Ar-

Raisuni, 1995) dan Al-Fikr al-Maqāṣidī (Ar-Raisuni, 1999). Sumber data sekunder mencakup 

literatur klasik dan kontemporer berupa buku, artikel jurnal, dan karya ilmiah lain yang 

membahas maqāṣid al-syarī‘ah, pemikiran hukum Islam, serta kajian terkait tokoh-tokoh yang 

menjadi fokus penelitian. 

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui penelusuran, pengumpulan, dan 

pengkajian literatur yang relevan dengan tema penelitian. Seluruh data yang terkumpul 

kemudian dianalisis menggunakan beberapa metode analisis. Pertama, analisis deskriptif 

digunakan untuk memaparkan secara sistematis konsep maqāṣid al-syarī‘ah menurut Alal al-

Fasi dan Ahmad al-Raisuni. Kedua, analisis historis diterapkan untuk menelusuri latar belakang 

intelektual dan konteks sosial yang memengaruhi pemikiran kedua tokoh tersebut. Ketiga, 



Wahyuni Danial Khotimah, Radifa Isnain Nafila, Yusron Pahlevi, Tutik Hamidah, Ahmad 

Izzuddin 

 

Jurnal Mahasiswa FIAI-UII, at-Thullab, Vol.8, Nomor.1, Januari-April, 2026 

ISSN: 2685-8924. e-ISSN: 2685-8681 

247 

 

analisis komparatif digunakan untuk membandingkan persamaan dan perbedaan pemikiran Alal 

al-Fasi dan Ahmad al-Raisuni, khususnya dalam aspek pendekatan, klasifikasi maqāṣid, dan 

relevansinya bagi hukum Islam kontemporer. 

Melalui tahapan analisis tersebut, penelitian ini berupaya memperoleh pemahaman yang 

komprehensif mengenai perkembangan pemikiran maqāṣid al-syarī‘ah pada periode modern 

serta kontribusi kedua tokoh dalam memperluas cakrawala metodologi hukum Islam yang 

kontekstual dan berorientasi pada 

C. HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN  

1. Pemikiran Maqāṣid al-Syarī‘ah Menurut Alal al-Fasi 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa pemikiran maqāṣid al-syarī‘ah Alal al-Fasi 

memiliki karakter khas yang menekankan keterkaitan erat antara tujuan syariat dan realitas 

sosial umat Islam. Alal al-Fasi memandang maqāṣid al-syarī‘ah bukan semata konsep teoretis 

dalam disiplin ushul fiqh, melainkan sebagai ruh dan orientasi praksis hukum Islam yang harus 

diwujudkan dalam kehidupan sosial, politik, dan kebudayaan masyarakat Muslim (Al-Fasi, 

2013). Pendekatan ini relevan dengan kecenderungan pemikiran maqāṣid kontemporer yang 

menempatkan kemaslahatan publik sebagai orientasi utama hukum Islam (Auda, 2020). 

Dalam konteks modernitas, Alal al-Fasi menegaskan bahwa hukum Islam harus mampu 

merespons perubahan sosial tanpa kehilangan nilai-nilai dasarnya. Maqāṣid al-syarī‘ah 

dipahami sebagai perangkat metodologis untuk membuka ruang ijtihad yang kontekstual dan 

progresif. Penekanannya terhadap pentingnya ijtihad berkelanjutan menunjukkan bahwa 

stagnasi pemikiran (jumūd) dan taqlid buta justru bertentangan dengan tujuan syariat itu sendiri 

(Hallaq, 2021). Dengan demikian, maqāṣid tidak hanya berfungsi sebagai alat legitimasi hukum, 

tetapi juga sebagai kerangka etis untuk menilai keberpihakan hukum terhadap keadilan dan 

kesejahteraan manusia. 

Alal al-Fasi tetap mempertahankan kerangka klasik al-ḍarūriyyāt al-khams dalam 

memahami kemaslahatan, namun ia memperluas cakupan implementasinya. Penjagaan agama, 

jiwa, akal, keturunan, dan harta tidak hanya dipahami dalam konteks individual, tetapi juga 

dalam dimensi sosial dan institusional, seperti pendidikan, kebebasan berpikir, dan 

pembangunan masyarakat (Kamali, 2021). Hal ini menunjukkan bahwa maqāṣid al-syarī‘ah 

menurut Alal al-Fasi bersifat dinamis dan adaptif terhadap kebutuhan zaman. 



Wahyuni Danial Khotimah, Radifa Isnain Nafila, Yusron Pahlevi, Tutik Hamidah, Ahmad 

Izzuddin 

 

Jurnal Mahasiswa FIAI-UII, at-Thullab, Vol.8, Nomor.1, Januari-April, 2026 

ISSN: 2685-8924. e-ISSN: 2685-8681 

248 

 

Selain itu, pemikiran Alal al-Fasi memperlihatkan keterkaitan erat antara maqāṣid al-

syarī‘ah dan perjuangan pembebasan umat. Dalam konteks kolonialisme, maqāṣid digunakan 

sebagai landasan normatif untuk melawan ketidakadilan struktural dan dominasi asing. 

Perspektif ini sejalan dengan pandangan maqāṣid kontemporer yang melihat syariat sebagai 

instrumen transformasi sosial dan pemberdayaan umat (Rane, 2022). Dengan demikian, 

maqāṣid al-syarī‘ah dalam pemikiran Alal al-Fasi memiliki dimensi praksis yang kuat dan 

berorientasi pada perubahan sosial. 

2. Pemikiran Maqāṣid al-Syarī‘ah dan Maqāṣid al-Qur’an Menurut Ahmad al-Raisuni 

Berbeda dengan Alal al-Fasi, hasil penelitian menunjukkan bahwa Ahmad al-Raisuni 

lebih menekankan aspek metodologis dan sistematisasi teori maqāṣid al-syarī‘ah. Al-Raisuni 

memandang maqāṣid sebagai fondasi epistemologis ijtihad yang harus dirumuskan secara 

ilmiah dan terstruktur agar dapat digunakan secara konsisten dalam penetapan hukum Islam 

(Ar-Raisuni, 2020). Pendekatan ini mencerminkan kecenderungan maqāṣid kontemporer yang 

berupaya memperkuat basis metodologis hukum Islam di tengah kompleksitas persoalan 

modern. 

Al-Raisuni membagi maqāṣid al-syarī‘ah ke dalam tiga kategori utama, yaitu maqāṣid 

‘āmmah (umum), maqāṣid khāṣṣah (khusus), dan maqāṣid juz’iyyah (parsial). Pembagian ini 

memungkinkan analisis hukum yang lebih sistematis dan hierarkis, sehingga dapat menghindari 

penyalahgunaan maqāṣid secara subjektif (Ar-Raisuni, 2021). Dalam konteks ini, maqāṣid 

berfungsi sebagai kompas normatif yang mengarahkan proses ijtihad agar tetap selaras dengan 

tujuan syariat. 

Kontribusi penting al-Raisuni terletak pada pengembangan konsep maqāṣid al-Qur’an. 

Ia menegaskan bahwa maqāṣid al-syarī‘ah tidak dapat dilepaskan dari maqāṣid al-Qur’an 

sebagai sumber utama nilai dan tujuan hukum Islam. Dengan membagi maqāṣid al-Qur’an ke 

dalam maqāṣid ayat, maqāṣid surah, dan maqāṣid universal, al-Raisuni menawarkan pendekatan 

hermeneutis yang integratif antara teks dan tujuan (Ar-Raisuni, 2020). Pendekatan ini sejalan 

dengan upaya kontemporer untuk mengembangkan tafsir maqāṣidī sebagai alternatif terhadap 

tafsir tekstualistik (Mustaqim, 2022). 

Dalam konteks penerapan hukum Islam, al-Raisuni menekankan pentingnya 

membedakan antara maqāṣid (tujuan) dan wasā’il (sarana). Distingsi ini bertujuan untuk 



Wahyuni Danial Khotimah, Radifa Isnain Nafila, Yusron Pahlevi, Tutik Hamidah, Ahmad 

Izzuddin 

 

Jurnal Mahasiswa FIAI-UII, at-Thullab, Vol.8, Nomor.1, Januari-April, 2026 

ISSN: 2685-8924. e-ISSN: 2685-8681 

249 

 

mencegah sakralisasi sarana yang bersifat temporal dan kontekstual. Dengan demikian, 

perubahan bentuk hukum atau kebijakan tidak dianggap sebagai penyimpangan selama tujuan 

maqāṣid tetap terjaga (Kamali, 2023). Pendekatan ini memberikan fleksibilitas metodologis 

yang signifikan bagi pengembangan hukum Islam kontemporer. 

3. Analisis Komparatif Pemikiran Alal al-Fasi dan Ahmad al-Raisuni 

Analisis komparatif menunjukkan bahwa pemikiran Alal al-Fasi dan Ahmad al-Raisuni 

memiliki titik temu sekaligus perbedaan yang saling melengkapi. Keduanya sepakat bahwa 

maqāṣid al-syarī‘ah harus menjadi orientasi utama dalam ijtihad dan penerapan hukum Islam. 

Namun, perbedaan latar belakang intelektual dan konteks sosial melahirkan fokus yang berbeda 

dalam pengembangan maqāṣid. 

Alal al-Fasi lebih menekankan dimensi praksis dan sosial-politik maqāṣid. Ia 

memanfaatkan maqāṣid sebagai instrumen pembebasan umat dan pembangunan masyarakat 

Muslim yang berkeadilan. Sebaliknya, al-Raisuni menitikberatkan pada penguatan kerangka 

metodologis dan teoritis maqāṣid agar dapat digunakan secara sistematis dalam kajian hukum 

Islam (Auda, 2020). Perbedaan ini menunjukkan adanya dialektika antara dimensi praksis dan 

dimensi metodologis dalam pengembangan maqāṣid al-syarī‘ah. 

Dari perspektif hukum Islam kontemporer, pemikiran kedua tokoh ini memiliki 

relevansi yang saling melengkapi. Pendekatan praksis Alal al-Fasi memberikan arah etis dan 

sosial bagi penerapan hukum Islam, sementara pendekatan metodologis al-Raisuni 

menyediakan perangkat ilmiah untuk merumuskan hukum yang kontekstual dan akuntabel. 

Integrasi kedua pendekatan ini berpotensi melahirkan paradigma maqāṣid al-syarī‘ah yang lebih 

komprehensif dan responsif terhadap tantangan modernitas (Rane, 2022). 

D. KESIMPULAN  

Berdasarkan hasil kajian terhadap pemikiran Alal al-Fasi dan Ahmad al-Raisuni, dapat 

disimpulkan bahwa maqāṣid al-syarī‘ah merupakan kerangka konseptual dan metodologis yang 

memiliki peran sentral dalam pengembangan hukum Islam di era modern. Kedua tokoh tersebut 

sama-sama menegaskan bahwa hukum Islam tidak dapat dipahami secara tekstual semata, 

melainkan harus diarahkan pada tujuan substantif syariat yang berorientasi pada kemaslahatan 

umat dan keadilan sosial. 



Wahyuni Danial Khotimah, Radifa Isnain Nafila, Yusron Pahlevi, Tutik Hamidah, Ahmad 

Izzuddin 

 

Jurnal Mahasiswa FIAI-UII, at-Thullab, Vol.8, Nomor.1, Januari-April, 2026 

ISSN: 2685-8924. e-ISSN: 2685-8681 

250 

 

Alal al-Fasi menempatkan maqāṣid al-syarī‘ah sebagai ruh syariat yang harus 

diimplementasikan secara nyata dalam kehidupan sosial. Pemikirannya menunjukkan bahwa 

maqāṣid tidak hanya berfungsi menjaga lima kebutuhan dasar manusia (al-ḍarūriyyāt al-khams), 

tetapi juga menjadi dasar etis bagi pembaruan pemikiran Islam, penguatan pendidikan, serta 

perjuangan melawan ketidakadilan dan keterbelakangan. Penekanan Alal al-Fasi terhadap 

pentingnya ijtihad kontekstual menegaskan bahwa fleksibilitas hukum Islam merupakan 

keniscayaan agar syariat tetap relevan dengan dinamika zaman. 

Sementara itu, Ahmad al-Raisuni memberikan kontribusi signifikan dalam aspek 

metodologis maqāṣid al-syarī‘ah. Ia mengembangkan teori maqāṣid secara sistematis dengan 

membaginya ke dalam maqāṣid umum, khusus, dan parsial, serta mengaitkannya secara erat 

dengan maqāṣid al-Qur’an. Pendekatan ini memperkuat posisi maqāṣid sebagai fondasi 

epistemologis ijtihad, sehingga proses penetapan hukum Islam dapat dilakukan secara lebih 

terarah, rasional, dan akuntabel. 

Analisis komparatif menunjukkan bahwa pemikiran Alal al-Fasi dan Ahmad al-Raisuni 

bersifat saling melengkapi. Dimensi praksis dan sosial yang ditekankan Alal al-Fasi berpadu 

dengan pendekatan metodologis yang dikembangkan al-Raisuni, sehingga membentuk 

paradigma maqāṣid al-syarī‘ah yang komprehensif. Dengan menjadikan maqāṣid sebagai 

orientasi utama, hukum Islam berpotensi dikembangkan sebagai sistem hukum yang 

kontekstual, humanis, dan responsif terhadap tantangan modernitas. Oleh karena itu, revitalisasi 

maqāṣid al-syarī‘ah sebagaimana ditawarkan kedua tokoh tersebut merupakan langkah strategis 

dalam reformulasi hukum Islam kontemporer yang berorientasi pada kemaslahatan dan nilai-

nilai universal Islam. 

 

DAFTAR PUSTAKA   

Al-Fasi, A. (2013). Maqāṣid al-Syarī‘ah al-Islāmiyyah wa Makārimihā. Kairo: Dār al-Kalimah. 

Al-Ghazali, A. H. (1993). Al-Mustaṣfā min ‘Ilm al-Uṣūl. Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah. 

Al-Juwaini, I. A. (2007). Al-Burhān fī Uṣūl al-Fiqh. Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah. 

Al-Syatibi, A. I. (1992). Al-Muwāfaqāt fī Uṣūl al-Syarī‘ah. Kairo: Muṣṭafā Muḥammad. 

Ar-Raisuni, A. (1995). Naẓariyyat al-Maqāṣid ‘inda al-Imām al-Syāṭibī. Virginia: The 

International Institute of Islamic Thought. 



Wahyuni Danial Khotimah, Radifa Isnain Nafila, Yusron Pahlevi, Tutik Hamidah, Ahmad 

Izzuddin 

 

Jurnal Mahasiswa FIAI-UII, at-Thullab, Vol.8, Nomor.1, Januari-April, 2026 

ISSN: 2685-8924. e-ISSN: 2685-8681 

251 

 

Ar-Raisuni, A. (1999). Al-Fikr al-Maqāṣidī: Qawā‘iduhu wa Fawā’iduhu. Maroko: Dār al-

Baiḍā’. 

Ar-Raisuni, A. (2020). Maqāṣid al-Maqāṣid: al-Ghāyāt al-‘Ilmiyyah wa al-‘Amaliyyah li 

Maqāṣid al-Syarī‘ah. Kairo: Dār al-Kalimah. 

Ar-Raisuni, A. (2021). Min Qaḍāyā al-Maqāṣid. Rabat: Manshūrāt al-Zamān. 

Asyur, M. T. I. (1994). Maqāṣid al-Syarī‘ah al-Islāmiyyah. Tunisia: Dār al-Suḥnūn. 

Auda, J. (2015). Maqāṣid al-Syarī‘ah as Philosophy of Islamic Law: A Systems Approach. 

London: The International Institute of Islamic Thought. 

Auda, J. (2020). Re-envisioning Islamic law: Maqasid-based approach. Journal of Islamic 

Ethics, 4(1), 1–22. 

Hallaq, W. B. (2021). Reforming Modernity: Ethics and the New Human in the Philosophy of 

Abdurrahman Taha. New York: Columbia University Press. 

Kamali, M. H. (2021). Maqasid al-Shariah Made Simple. London: The International Institute 

of Islamic Thought. 

Kamali, M. H. (2023). Maqasid al-Shariah and Islamic legal reform. Islamic Law and Society, 

30(2), 145–168. 

Mustaqim, A. (2022). Tafsir maqāṣidī: Pendekatan baru dalam studi Al-Qur’an. Jurnal Studi 

Ilmu-ilmu Al-Qur’an dan Hadis, 23(1), 1–20. 

Rane, H. (2022). Maqasid al-Shariah and contemporary Muslim societies. Journal of Muslim 

Minority Affairs, 42(3), 345–360. 

 

 


